
 
 
 

Địa Tạng 
地藏 

Kṣitigarbha 
(2024) 

*** 
Nội dung 

1.- Bồ-tát Địa Tạng – Biểu tượng triết lý về Tâm. 

 1.1.- Biểu tượng của Tâm. 
- Địa Tạng:  Mảnh đất tâm.   

 1.2.- Cấu trúc của Tâm. 
  1) Ngũ uẩn. 

    - Sắc uẩn   - Thọ uẩn   - Tưởng uẩn   - Hành uẩn   - Thức uẩn 

2) Cơ cấu tâm. 
- Theo Phật giáo Nguyên thủy:   

Tâm gồm hệ thống 4 uẩn hay 6 thức. 

     1. Thọ uẩn   2. Tưởng uẩn   3. Hành uẩn   4. Thức uẩn. 
 1. Nhãn thức   2. Nhĩ thức ... 6. Ý thức  

- Theo Phật giáo Phát triển:   

Tâm gồm hệ thống 8 thức. (biến thể của hệ thống 4 uẩn). 
1) Nhãn thức     2) Nhĩ thức  3) Tỉ thức           4) Thiệt thức 

      5) Thân thức     6) Ý thức     7) Mạt-na thức    8) A-lại-da thức. 



 1.3.- Biểu hiện chấp ngã của Tâm. 
  Tham – Sân – Si  (Tâm tham – Tâm sân – Tâm si) 

 1.4.- Thực hành chuyển hóa Tâm. 
  1) Chuyển hóa tâm đối với ngoại cảnh (Đạo đức) 

1. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành 5 giới (= Ngũ giới). 
   2. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành 10 điều thiện (Thập thiện) 

3. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành Từ Bi - Trí Tuệ. 

  2) Chuyển hóa tâm đối với nội tâm (Chân lý) 
1. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành phòng hộ Sáu căn. 

   2. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành Thiền quán. 

  3) Biểu tượng Ta-bà Tam Thánh. 

2. Bồ-tát Địa Tạng – Tín ngưỡng và huyền thoại. 
2.1.  Bồ-tát Địa Tạng ở Ấn Độ. 

 2.2.  Bồ-tát Địa Tạng ở Trung Á. 

 2.3. Bồ-tát Địa Tạng ở Trung Hoa. 

 2.4. Bồ-tát Địa Tạng ở Nhật Bản. 
 2.5. Bồ-tát Địa Tạng ở Triều Tiên. 

 2.6. Bồ-tát Địa Tạng ở Tây tạng. 
  1) Thủ Ấn Bồ-tát Địa Tạng.   

2) Chân ngôn Bồ-tát Địa Tạng. 

 2.7. Lục Địa Tạng. 

2.8. Huyền thoại và ngày vía Bồ-tát Địa Tạng. 

3. Kinh điển và hình tượng về Bồ-tát Địa Tạng. 
3.1.- Kinh Địa Tạng Thập Luận. 
3.2.- Kinh Địa Tạng Bổn Nguyện. 

3.3.- Kinh Duyên Mạng Địa Tạng Bổn Nguyện. 



3.4.- Hình tượng Bồ-tát Địa Tạng. 

 1) Thân Tỳ Kheo.      2) Tích trượng.     
3) Viên Minh Châu.    4) Mũ Tỳ Lô.        

5) Kỳ lân hay Bạch khuyển.    6) Tượng điêu khắc Địa Tạng.    
 7) Vườn tượng Địa Tạng.  

4.-  Tư tưởng kinh Địa Tạng Bổn Nguyện. 
 4.1. Vấn đề địa ngục. 

 4.2. Vấn đề tội phước. 
 4.3. Vấn đề lợi ích từ kinh. 

1) Lợi ích cho kiếp sống hiện tại. 
  2) Lợi ích cho kiếp sống tương lai. 

  3) Lợi ích cho người sắp qua đời. 

  4) Lợi ích cho người đã quá vãng. 
 

Bài đọc thêm:    
Chùa cổ Hóa Thành và Kim Địa Tạng.  
 

NBS:  Minh Tâm (8/2012,  8/2014, 9/2019, 1/2024) 
 

 

 

 

1.- Biểu tượng triết lý về Tâm – Địa Tạng: 



  
Ksitigarbha - Wikipedia 

Địa Tạng – Wikipedia tiếng Việt 

1.1.- Địa Tạng – Biểu tượng của Tâm: 

Địa Tạng (地藏;  S: Kṣitigarbha) là từ gốc Hán, trong đó: 

- Địa 地:  Có nghĩa là đất, nơi mà muôn vật được sinh trưởng trên đó.  

- Tạng 藏:  Có nghĩa là chứa, giữ.   



Theo nghĩa hẹp, Địa Tạng là sự dung chứa của đất, bởi tất cả vạn vật hữu 

tình hay vô tình đều tựa vào đất hoặc nương vào đất mà lớn lên, và không thể rời 

khỏi mảnh đất mà tồn tại được.   

Theo nghĩa rộng biểu tượng, Ðịa Tạng hàm ý mảnh đất tâm nơi con người. 

Mỗi lần thở ra thở vào, một cử một động, một lời nói một hành động, từng giờ 

từng khắc, đều từ tâm mà lưu xuất, mà chẳng qua chính chúng ta không hay biết, 

như trong kinh Pháp Cú đã nói: 

Tâm dẫn đầu các pháp   Tâm dẫn đầu các pháp 

  Tâm làm chủ tạo tác   Tâm làm chủ tạo tác 

  Nếu với tâm nhiễm ô   Nếu với tâm thanh tịnh 

  Nói năng hay hành động   Nói năng hay hành động 

  Khổ não bước theo sau   An lạc bước theo sau 

  Như xe theo vật kéo.   Như bóng không rời hình. 

   Kệ Pháp Cú 1.     Kệ Pháp Cú 2. 

Vì thế, nói cách khác: “Khi Tâm bình, thì thế giới bình. Tâm an, thì vạn sự 

an. Tâm bình an là cội nguồn hạnh phúc” vậy. 

Mảnh đất tâm hàm tàng bao lẽ thật kỳ diệu mà chúng sinh cần thấy biết chân 

xác.  Mảnh đất tâm trong đạo Phật được biểu tượng bằng hình ảnh và ý nghĩa của 

một vị Bồ-tát, đó là Bồ-tát Địa Tạng (菩薩地藏;   S: Kṣitigarbha Bodhisattva).  

VIDEO 

- "Về Với Nguồn Tâm" - Thầy Thích Pháp Hòa - Kinh Địa Tạng 



 
Bồ-tát Địa Tạng trong Bảo tàng Nghệ thuật Tokugawa, Nhật Bản 

1.2.- Cấu trúc của Tâm:  

 1) Ngũ uẩn: 
Tổng quan thì con người là những tồn tại của Hữu hình + Vô hình, đó là 

Thân + Tâm hay Vật chất + Tinh thần, mà trong đạo Phật chúng thường được gọi 

là Sắc + Danh: 

- Sắc (色;  P; S: Rūpa;  E: Physical component of the person) = Thân.   

- Danh (名;  P;S: Nāma;  E: Mental component of the person) = Tâm. 



Với mục đích phá chấp Ngã nơi con người, Đức Phật đã phân tích con người 

như là một tổ hợp của 5 Duyên, hay 5 nhóm, thường được gọi là 5 uẩn, tức Ngũ 

uẩn 五蘊  hay  Ngũ ấm 五陰  (P: Pañca-khandha;  S: Pañca-skandha;  E: Five 

aggregates of clinging), gồm có: 

 1. Sắc uẩn (色蘊;  P: Rūpa-khandha;  S: Rūpa-skandha):  Là nhóm có 

chức năng sinh lý - vật lý dưới 4 thể vật chất, gồm: thể rắn, thể lỏng, thể khí, thể 

plasma – mà từ cổ thường gọi chúng là 4 đại là đất, nước, gió, lửa. 

2. Thọ uẩn (受蘊;  P: Vedanā-khandha;  S: Vedanā-skandha):  Là nhóm 

có chức năng tình cảm (E: sentiment; affection; emotion; feeling):  Tình cảm hàm 

ý cảm xúc sinh ra từ sự nối kết giữa các giác quan và đối tượng tương thích, biểu 

hiện tính chất Lạc-Khổ-Xả hình thành từ Ngũ căn là  mắt, tai, mũi, lưỡi, thân  giao 

tiếp với  Ngũ trần là  hình sắc, âm thanh, mùi, vị, xúc chạm.  Thọ uẩn còn có thể 

được biểu hiện theo các định tính sau: 

- Nhóm xếp theo 5 loại cảm xúc (Ngũ tình):  Gồm Ưu (憂 – buồn),  Hỷ (喜 – 

mừng),  Khổ (苦 – khổ),  Lạc (樂 – vui),  Xả (捨 – xả ly). 

- Nhóm xếp theo 7 loại cảm xúc (Thất tình):  Gồm Hỷ (喜 – mừng),  Nộ (怒 

– giận),  Ái (愛 – thương),  Ố (惡 – ghét),  Ai = Ưu (憂 – buồn),  Lạc (樂 – vui),  

Dục (欲 – muốn). 

3. Tưởng uẩn (想蘊;  P: Saññā-khandha;  S: Sañjā-skandha):  Là nhóm có 

chức năng lý trí (E: reason; perception; intellect; mind):  Lý trí hàm ý tính chất 

phân tích tương phản với nối kết nơi Thọ uẩn, biểu hiện cho hoạt động suy tưởng, 

luận biện, hình thành từ Ý căn là não bộ  giao tiếp với Pháp trần. 



Pháp trần (法塵;  P: Dhammarammana;   S: Dharmaalambana;  E: Mental 

object) – là đối tượng để suy tưởng.  Đối tượng này là các ấn tượng được lưu lại từ 

Ngũ trần ở Thọ uẩn.  

- Nếu suy tưởng luận biện hợp với chân lý thì đó là hùng biện. 

- Nếu suy tưởng luận biện trái với chân lý thì đó là ngụy biện. 

Sự tiếp xúc giữa 6 căn nơi Thọ uẩn và Tưởng uẩn với 6 trần sẽ hình thành 6 

thức (sự nhận diện, cái biết).  Nhóm 6 thức này được xem là bề nổi của Thức uẩn. 

(Xin xem mục 5) bên dưới). 

4. Hành uẩn (行蘊;  P: Saṅkhāra-khandha;  S: Saṁkhāra-skandha): Là 

nhóm có chức năng ý chí (E: motivation; volition; will):  Ý chí biểu hiện cho nội 

lực thúc đẩy tạo tác hành động tiếp nhận (ưa thích → Tham) hay hành động loại 

trừ (chê ghét → Sân).  Nhóm này biểu hiện cho sự nỗ lực hành động.  

 - Nếu sự nỗ lực hành động hợp với chân lý, thì đó là Chánh tinh tấn dẫn đến 

Tuệ nghiệp.  

 - Nếu sự nỗ lực hành động không hợp với chân lý, thì đó là Tà tinh tấn dẫn 

đến Mê nghiệp. 

(Xin xem mục 1.4.3. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành phòng hộ Sáu căn). 

5.Thức uẩn (識蘊;  P: Viññāṇa-khandha;  S: Vijñāna-skandha):  Là nhóm 

có chức năng ký ức (E: memory; consciousness; mind; remembrance):  Ký ức hàm 

ý sự chứa đựng, lưu giữ những cái biết, cái nhớ, những kinh nghiệm gì đã xảy ra, 

…, gồm: 

- Các cái nhớ biết của quá khứ (bao gồm tiền kiếp) còn lưu lại, đó là các cái 

nhớ biết thuộc bề chìm, thường được gọi là Tiền ý thức (= Tiềm thức) và Vô thức. 



- Các cái biết từ 6 thức trong hiện tại từ Thọ uẩn và Tưởng uẩn là các cái 

nhớ biết thuộc bề nổi. Theo ngành Tâm lý học ngày nay, cả 6 thức được gọi chung 

là Ý thức (Ý thức như là đại diện cho cả 6 thức). 

LỤC CĂN 
(hữu) 

─> LỤC THỨC 
(vô hình) 

<=> LỤC TRẦN  
(hữu+vô) 

─> LỤC DỤC 
(vô hình) 

Nhãn (= mắt) 
 

Nhãn thức 
 

Sắc trần 
 

Sắc dục 

Nhĩ (= tai) 
 

Nhĩ thức 
 

Thinh trần 
 

Thinh dục 

Tỷ (= mũi) 
 

Tỷ thức 
 

Hương trần 
 

Hương dục 

Thiệt(= lưỡi)  
 

Thiệt thức 
 

Vị trần 
 

Vị dục 

Thân (= da) 
 

Thân thức 
 

Xúc trần 
 

Xúc dục 

Ý (= não – lý trí) 
 

Ý thức 
 

Pháp trần 
 

Pháp dục 

 

1. Nhãn thức (E: eye consciousness):   Là cái biết của mắt. 

           2. Nhĩ thức (E: ear consciousness):    Là cái biết của tai. 

           3. Tỷ thức (E: nose consciousness):    Là cái biết của mũi. 

           4. Thiệt thức (E: tongue consciousness):  Là cái biết của lưỡi. 

           5. Thân thức (E: body consciousness):  Là cái biết của thân. 

           6. Ý thức (E: mind consciousness):   Là cái biết của não 



  

 

Ký ức như là một kho chứa các hạt giống (chủng tử) về kinh nghiệm, về cái 

biết.  Các hạt giống này sẵn sàng hiện hành khi gặp đủ duyên.  

Chức năng của Hành uẩn và Thức uẩn không giống như chức năng ở Thọ 

uẩn và Tưởng uẩn.  Tuy nhiên các Tổ của Duy Thức tông về sau đã đồng hóa chức 

năng này như là thức, và gọi là Mạt-na thức tương quan với Hành uẩn, A-lại-da 

thức tương quan với Thức uẩn.   



2) Cấu trúc của tâm: 

1. Theo Phật giáo Nguyên thủy, Tâm là hệ thống 4 uẩn “Thọ-Tưởng-

Hành-Thức” hay Tâm là hệ thống 6 thức. Theo đó, tu Tâm là nhằm chủ yếu 

chuyển hóa 4 chấp thủ uẩn này, mà cụ thể là chuyển hóa Tình cảm, Lý trí, Ý chí, 

Ký ức hay chuyển hóa 6 thức thành 6 trí, vận hành hợp với chân lý Duyên khởi. 

2. Theo Phật giáo Phát triển, Tâm là hệ thống tám thức (E: aṣṭa 

vijñānakāyāḥ –  Xin xem:  Eight Consciousnesses),  gồm 5 thức thuộc ngũ giác 

quan (Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân) từ Thọ uẩn + 1 thức từ Tưởng uẩn (Ý) + Mạt-na 

thức từ Hành uẩn + A-lại-da thức từ Thức uẩn.  Theo đó, tu Tâm là nhằm chủ yếu 

chuyển hóa 8 thức này thành 4 loại Trí, tức 4 loại Tuệ giác. 

Danh (4 uẩn)    Danh (8 thức) Duy Thức tông       Tịnh Độ tông 

 +  Thọ uẩn         5 thức đầu Thành sở tác trí  Bất tư nghì trí  

 +  Tưởng uẩn      Ý thức  Diệu quan sát trí  Bất khả xưng trí 

 +  Hành uẩn        Mạt-na  Bình đẳng tánh trí  Đại thừa quảng trí 

 +  Thức uẩn         A-lại-da Đại viên cảnh trí  Vô đẳng thắng trí 

Năm thành phần của Ngũ uẩn được xem là cơ cấu 5 Duyên hợp lại, và là 

Ngã tạm thời, ngoài ra không có một Ngã cao cấp hay Linh Hồn bất biến nào khác. 

Ngã tạm thời này luôn biến đổi và vận hành theo nhận thức phân biệt và nhận thức 

chấp thủ của con người.  Vì thế theo đạo Phật, Vô ngã không có nghĩa là không có 

Ngã, mà hàm nghĩa là không có cái Ngã thực, tức không có cái Ngã nào tự hữu 

hay hằng hữu như ở các tôn giáo khác, mà chỉ có cái Ngã tạm thời được hội tụ cấu 

thành bởi những Duyên sinh-diệt. 



- Trong kinh Mãn Nguyệt thuộc Trung Bộ kinh (Trung Bo giang giai - Kinh so 

101-110 - BuddhaSasana by Binh Anson) đã trình bày ý tưởng cơ cấu 5 duyên như trong 

kinh Vô Ngã Tướng: 

Thế Tôn dạy:  Thấy Sắc ... Thọ ... Tưởng ... Hành ... Thức như thật với 

Chánh trí rằng:  

+ Cái này không phải Ngã sở (我所:  cái của Ta;  E: Mine),  

+ Cái này không phải là Ngã (我:  cái Ta;  E: I),   

+ Cái này không phải là Tự ngã  (似我:  cái Ta tự có;  E: Myself)". 

- Trong kinh Niệm Xứ (Satipatthàna sutta), đức Phật dạy:  

“Chúng ta hãy quán chiếu sâu sắc sẽ thấy rằng năm uẩn không phải là một 

thực thể, mà là hiện tượng của loạt các tiến trình vật chất và tâm thức; chúng (năm 

uẩn) sinh diệt một cách liên tục và nhanh chóng, chúng luôn biến đổi từng phút, 

từng giây; chúng không bao giờ tĩnh mà luôn động, và không bao giờ là thực thể 

mà luôn biến hiện”. 

Xem thêm:  
- Ngũ uẩn - Thư Viện Hoa Sen 
- Bài 2: Năm Uẩn (Ngũ Uẩn) - Phật Học Cơ Bản - THƯ VIỆN ... 
- Ngũ uẩn trong Giáo Lý Nguyên Thủy của Ðức Phật. - Pháp ... 
 

VIDEO 
- Ngũ Uẩn là cái gì ? 
- Thích Hạnh Tuệ - Ngũ Uẩn 
- Ngũ uẩn là gì (nên xem) Thầy Thích Trí Huệ 
- Tu Tập Năm Thủ Uẩn - TT.Thích Bửu Chánh 2017 
- Ngũ Uẩn Giảng Nghĩa 1/3 - TT. Thích Bửu Chánh  
- Ngũ Uẩn Giảng Nghĩa 2/3 - TT. Thích Bửu Chánh 
- Ngũ Uẩn Giảng Nghĩa 3/3 - TT. Thích Bửu Chánh 



- Ngũ Uẩn - Pháp Tu Căn Bản - Pháp Âm Thích Phước Tiến 
- Kinh NIKAYA Giảng Giải - Ngũ Uẩn Là Gì? - ĐĐ. Thích Minh Thành 
- Ngũ Uẩn Và Vô Ngã 1 Tổng Quan Về Năm Uẩn_Thích Minh Thành 
- Ngũ Uẩn Và Vô Ngã 5 Trầm Tư Về Con Người_Thích Minh Thành 
- Ngũ Uẩn Và Vô Ngã 6 Tu Tập Giải Thoát Với Năm Uẩn_Thích Minh Thành 
- Ngũ Uẩn Vô Ngã - TT Thích Trí Siêu - Viện Phật Học Linh Sơn - Pháp Quốc 
- Vấn đáp: Ngũ uẩn là gì, vô sở trụ, ý nghĩa của sám hối, trì chú Đại Bi chữa bệnh,... 
- Ngũ Uẩn - Kinh Vô Ngã Tướng - The Five Aggregates and the Sutta on the No-Self 

 

 

 

Bồ tát Địa Tạng ở Bảo tàng Quốc gia Nara, Nhật bản. 
 



1.3.- Biểu hiện Chấp ngã của Tâm :  

Khi Tâm chấp Ngã, tức khi con người cho rằng hợp thể Ngũ uẩn của con 

người gồm Thân xác, Tình cảm, Lý trí, Ý chí, Ký ức đều là có thật, là thực Ngã chứ 

không là giả Ngã, thì đây chính là điều kiện khởi sinh trạng thái Tham Sân Si nơi 

nội tâm. Nói cách khác, cấu trúc của Tâm chấp Ngã sẽ biểu hiện định tính bằng ba 

tính chất là Tâm tham – Tâm sân – Tâm si.  Về định lượng của các tâm này như 

sau: 

Tham:  (P: Lobha;  S: Lobham;  E: Greed).  Tạm chia làm 3 cấp độ. 

+ Ưa thích:       (P: Iccha). 

+ Ham muốn    (P: Mahiccha). 

+ Chiếm đoạt   (P: Papiccha) [ý muốn chiếm đoạt]. 

Sân:      (P: Dosa;  S: Dvesa;  E: Hatred).  Tạm chia làm 3 cấp độ. 

+ Chê ghét        (P: Arati). 

+ Bực tức         (P: Paṭigha). 

+ Thù hận        (P: Kodha)  (ý muốn loại trừ). 

Si :         (P: Moha;  S: Moham;  E: Ignorance).  Tạm chia làm 3 cấp độ. 

+ Vô minh       (P: Avijjā):            Tức không thấy biết lẽ thật. 

+ Mê lầm        (P: Moha):             Tức nhận thức không đúng lẽ thật. 

+ Tà kiến        (P: Micchādiṭṭhi):  Tức nhận thức chấp thủ cực đoan. 

Tham – Sân – Si khi hiện diện trên mảnh đất tâm, sẽ làm cho mảnh đất này ô 

nhiễm, tích chứa các tập khí (tức nghiệp lực xấu).  Vì thế, khi nghiên cứu về Bồ-tát 



Địa Tạng, thật sự là nghiên cứu nghệ thuật sống nhập thế và xuất thế qua việc tâm 

Tham, tâm Sân, tâm Si được chuyển hóa thanh lọc, nhằm đạt đến một nội tâm 

thanh tịnh và sáng suốt viên mãn.  
------------ 

Chú thích:  Tâm chấp Ngã biểu hiện trên Ngũ uẩn, còn được diễn tả khác, chi tiết hơn bằng 

Lậu hoặc hay Kết sử sau (Xin xem chi tiết ở bài Tu Học): 

1) Lậu hoặc (漏惑;   P: Āsava;  S: Āsrava;  E: Mental intoxicants)  

Lậu hoặc chia làm bốn loại, đó là: Dục lậu, Hữu lậu, Kiến lậu và Vô minh lậu. 

 1. Dục lậu (P: Kāmāsava):  Đây là những phiền não ở cõi dục (nơi cuộc sống của con 
người). Dục lậu được xem như sinh ra từ 2 dạng Ngũ dục sau: 

- Ngũ dục giác quan:  Sắc dục, Thinh dục, Hương dục, Vị dục, Xúc dục. 
- Ngũ dục thế tục: Tài (tài sản), Sắc (nữ sắc), Danh (tiếng khen), Thực (ăn uống), Thùy 

(ngủ nghỉ). 

2. Hữu lậu (P: Bhavāsava):   
Đây là những phiền não ở Tam giới, đó là cõi Dục, cõi Sắc, cõi Vô sắc. 

3. Kiến lậu (P: Diṭṭhāsava):   
Đây là những phiền não thuộc về sở tri, tức về kiến thức, về quan niệm của mình trên 

các lĩnh vực của đời sống như chính trị, tôn giáo, xã hội. Kiến lậu xuất phát từ  kiến chấp ưa 
ghét … làm tổn thương đến giá trị tinh thần, lòng nhân ái, làm mất đi công bằng và lẽ 
phải giữa con người với con người.  

Kiến lậu biểu hiện chấp thủ, bảo vệ quan điểm của riêng mình qua cách nhìn, các thấy 
biết sai lệch, những tư tưởng, những triết lý, quan niệm sai lạc mà cho là đúng.   

4. Vô minh lậu (P: Avijjāsava):   
Đây là trạng thái tâm không sáng suốt, không tỉnh giác đối với chân lý Duyên khởi khiến 

con người có những hành động mê lầm chấp thường-chấp ngã, gieo trồng các mê nghiệp, tạo 
nên lậu hoặc, khiến phải chịu trôi lăn trong vòng sanh tử. 

 2) Thập kết sử  (十結;  P: Dasa samyojana;  S: Dasha saṃyojana;  E: Ten fetters):  

A. Phật giáo Nam truyền 



Ngũ hạ kết (P: pañcorambhāgiyāni saṃyojanāni, orambhāgiyāni saṃyojanāni;  E: 
Lower fetters  =  Ngũ độn sử):  Gồm 5 phiền não thô thiển nơi cõi Dục.  

 1. Thân kiến (P: sakkayaditthi;  S: satkayadrsti;  E: heresy of individuality), còn gọi là 
ngã kiến.  Đó là thấy có cái ta riêng biệt, phân biệt mình và người. Nói rõ hơn là tâm nhận lầm 
Ngũ uẩn là Ta, của Ta, Tự ngã của ta. 

 2. Hoài nghi (P: vicikiccha;  S: vicikitsa;  E: septic doubt):  Đó là chần chừ, hoang 
mang, dao động, nghi ngờ Chánh pháp. Nói rõ hơn là tâm chưa thực chứng được Duyên khởi. 

 3. Giới cấm thủ (P: silabbata paramasa;  S : silavrata;  E : clinging to mere rules and 
rituals):   Đó là dinh mắc vào tà giới vô ích hay có hại, vào các cúng tế mê tín. Nói rõ hơn là 
tâm còn chấp vào các hình thức chế định bên ngoài. 

 4. Dục ái  (P,S : kamaraga;  E : sensuous):  Đó là ham muốn sống ở cõi dục, ham 
muốn cảnh sắc nơi Dục giới (= thế gian). Nói rõ hơn là tâm tham đắm thuận cảnh trong cõi 
Dục. 

 5.  Sân hận (P,S: vyapada;  E : ill-will):  Đó là tức giận, oán hận. Nói rõ hơn là tâm đối 
kháng với nghịch cảnh trong cõi Dục. 

Ngũ thượng kết  (P: Pañcuddhambhāgiyāni saṃyojanāni,  Uddhambhāgiyāni 
saṃyojanāni;  E: Higher fetters  =  Ngũ lợi sử):  Gồm 5 phiền não vi tế nơi cõi sắc và cõi vô 

sắc. 

 1.  Sắc ái  (P,S: suparaga;  E: craving for fine-material existence):  Đó là ham muốn 
sống ở cõi sắc, ham muốn cảnh sắc nơi 4 tầng thiền của Sắc giới. Nói rõ hơn là tâm dính mắc 
trong thiền định cõi Hữu Sắc. 

 2. Vô Sắc ái  (P,S: aruparaga;  E: craving for immaterial existence):  Đó là ham muốn 
sống ở cõi vô sắc, ham muốn cảnh sắc nơi 4 tầng thiền của Vô Sắc giới. Nói rõ hơn là tâm dính 
mắc trong thiền định cõi Vô Sắc 

 3. Mạn (vi tế)  (P,S: Mana;  E: pride) :  Đó là thấy có cái ta hơn, hay có cái ta mặc cảm 
kém, hay cái ta bằng người. Nói rõ hơn là tâm còn so sánh hơn hay thua với bậc Thánh thấp 
hơn hoặc cao hơn. 



 4. Trạo cử (vi tế) (P: uddhacca;  S: anuddhatya;  E: agitation, excitement):  Đó là tâm 
xao động (= trạo), hồi hộp không yên nơi thân-khẩu-ý. Nói rõ hơn là tâm còn suy nghĩ tính 
toán đến lý tưởng chứng đắc A-la-hán 

 5. Vô minh (vi tế) (P: avijja;  S: avidya;  E: ignorance):  Đó là hãy còn si mê, chưa 
chứng ngộ được lẽ thật Duyên khởi.  

B. Phật giáo Bắc truyền 

 Ngũ lợi sử  (五利使;  S: Pañca-dṛṣṭi, Pañca-dṛṣṭayaḥ, Pañca-dṛṣṭayaḥ;  E: Five kinds of 

mistaken perception) là những 5 phiền não Thân kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ, Giới thủ kiến, Tà 
Kiến.  Chúng dễ sanh khởi lanh lẹ, mà cũng rất dễ trừ bỏ (lợi 俐 là nhanh lẹ). 

1. Thân kiến  (身見):  Là chấp kiến cực đoan về cái thân Ngũ uẩn này là ta, do không 

thấy biết đạo lý Vô ngã. 

2. Biên kiến (邊見):  Là chấp kiến cực đoan đối đãi là thật có, như chấp chặt có 

thường, có đoạn, có trước, có sau, có cao, có thấp, v.v. 

3. Kiến thủ kiến (見取見):  Là chấp kiến cực đoan (= thành kiến, định kiến) 

những thấy biết hiểu biết hãy còn nhiều thiếu sót hay sai lầm đã có từ trước mà không chịu rời 
bỏ. 

4. Giới cấm thủ kiến (戒禁取見) :  Là chấp kiến cực đoan những giới luật ngoại đạo đã 

được truyền thọ, khi đã được nghe Chánh pháp, cũng không chịu rời bỏ. 

5. Tà kiến (邪見):  Là chấp kiến cực đoan những giáo lý tà giáo đã học được, như 

những chân lý chủ quan ảo tưởng, thậm chí còn bài bác các chân lý khách quan hiện thực.  

Ngũ độn sử  (五鈍使;  S: Pañca-kleśa) là những 5 loại phiền não Tham, Sân, Si, Mạn, 

Nghi.  Chúng sanh khởi một cách ngấm ngầm, chậm chạm, nhưng mãnh liệt, sâu nặng, khó dứt 
trừ (độn 鈍 là chậm lụt).  

6. Tham (貪, 欲):  Là tâm ưa thích => đắm trước => mong muốn chiếm đoạt những 

đối tượng gây ra lạc thọ hoặc hỉ thọ. 



7. Sân (瞋):  Là tâm chê ghét => bực tức => mong muốn loại trừ những đối tượng với 

cái gây ra khổ thọ hoặc ưu thọ.  

8. Si (癡):  Là tâm mê mờ đối với lẽ thật (chân lý) Duyên khởi – Nhân Quả.  Do đó mà 

dẫn đến chấp ngã-chấp pháp cực đoan, phát sinh nên những nhận thức và hành động sai lầm, 
là đầu mối của mê nghiệp khiến phải bị động trong luân hồi sinh tử. 

9. Mạn (慢):  Là tự đề cao mình, phân tích ra có: ngã mạn, xem cái ta là quý báu hơn 

hết; quá mạn là mình chỉ bằng người, lại cho là hơn người; mạn quá mạn là chính chỗ 
mình thua kém người, lại tự phụ là hơn người; tà mạn là tự cao tự đại với những tà pháp, với 
những chức vụ cao trong tà đạo; tăng thượng mạn là chưa chứng đã xưng là chứng, chưa ngộ 
đã xưng là ngộ, lại có cái mạn bình thường, mình có hơn người một ít mà cho là hơn nhiều. 
Mạn có tác hại tăng trưởng các kiến chấp, sinh lòng tự mãn, làm trở ngại rất nhiều cho sự tu 
tập. 

10. Nghi (疑):  Là đối với Chánh pháp, sinh lòng do dự, không tin chắc chắn, như đã 

phát lòng tin với Tam Bảo (= Chân lý), lại còn cầu thần, vái quỷ, bảo rằng “Phật thì xa, bản nha 
thì gần”. 



 

1.4.- Thực hành chuyển hóa Tâm. 
Do Tâm của con người bị ô nhiễm Tham-Sân-Si bởi chấp ngã từ môi trường 

sống bên ngoài và nội tâm bên trong, nên sự chuyển hóa cần thích hợp với đạo đức 

cho môi trường sống bên ngoài và chân lý cho nội tâm bên trong, như trong kinh 

Pháp Cú, bài kệ 183 chỉ dẩn: 

Sabbapāpassa akaraṇaṃ    Not doing the evil deeds, 
Kusalassa upasampadā   Gathering the wholesome, 
Sacittapariyodapanaṃ   Purifying one's own mind - 
Etaṃ buddhāna sāsanaṃ   That is teaching of the buddhas. 

諸  惡  莫  作    Chư ác mạc tác                        

諸  善  奉  行    Chư thiện phụng hành              



自  淨  其  意    Tự tịnh kỳ ý                            

是  諸  佛  教    Thị chư Phật giáo                    

Việc ác chẳng làm, 
Điều lành siêng tu, 
Tâm-ý sạch lặng, 
Lời chư Phật dạy. 

Bài kệ gồm 2 phần: 

 Phần 1, với 2 câu đầu, nói về Nhân sinh quan là Đạo đức của đạo Phật, đó 

là Đạo đức Duyên khởi. Đây là khái niệm Thiện Ác với nguyên tắc, trái với Thiện 

Ác với tín điều nơi xã hội và các tôn giáo khác. Đạo đức này được ghi trong Trung 

bộ Kinh II, Kinh thứ 61 và 62 và Trung bộ Kinh III, kinh thứ 147, như sau: 

“Mọi hành động đem lại lợi mình-lợi người, được xem là tốt, là thiện, là 

lành. 

Mọi hành động đem lại lợi mình-hại người hay hại mình-lợi người hay hại 

mình-hại người, được xem là xấu, là ác, là dữ.”  

 Với phát biểu này, Nhân sinh quan của đạo Phật không bị trở ngại bởi không 

gian và thời gian, nghĩa là thích nghi với mọi nơi và mọi lúc trong đời sống con 

người. 

 Phần 2, với câu thứ 3, nói về Vũ trụ quan là Chân lý của đạo Phật, đó là 

Chân lý Duyên khởi. Đó là nhận thức về sự thật của mọi sự vật hiện tượng trong vũ 

trụ, trong đó có nhận thức rõ và chân thật về chính con người của chúng ta. 

Chân lý Duyên khởi một cách tổng quát, theo kinh Phật Tự Thuyết (Udāna), 

thuộc Tiểu Bộ kinh (Khuddaka-nikāya), tập 1,  nguyên lý Duyên khởi được phát 

biểu như sau: 



Imasmiṃ sati idaṃ hoti   This being, that becomes; 
Imass’uppādā idaṃ uppajjati   From the arising of this, that arises. 
Imasmiṃ asati idaṃ na hoti   This not being, that does not become; 
Imassa nirodhā idaṃ nirujjhati  From the cessation of this, that ceases. 

[P: Paṭiccasamuppāda]  

此有故彼有  Thử hữu tắc bỉ hữu 

此生故彼生   Thử sinh tắc bỉ sinh 

此無故彼無  Thử vô tắc bỉ vô 

此滅故彼滅  Thử diệt tắc bỉ diệt 

Do cái này có, cái kia có.  

Do cái này sinh, cái kia sinh.  

Do cái này không có, cái kia không có.  

Do cái này diệt, cái kia diệt.   

 Với Chân lý Duyên khởi, tâm Tham-Sân-Si sẽ dần tự biến mất, và “Tâm 

bình, thế giới bình; Tâm an, vạn sự an → Tâm bình an là cội nguồn của hạnh 

phúc” sẽ tự hiện ra. 

1) Chuyển hóa tâm đối với ngoại cảnh [Đạo đức] 

1. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành 5 giới (= Ngũ giới, Năm 

điều đạo đức):    

Ngũ giới (五戒;  P: Pañcasīla;  S: Pañcaśīla;  E: The five precepts) 

1. Tránh sát sinh - Bất sát sinh (不殺生;  P: Pāṇātipāta-virati;  S: Prāṇātipāta-virati;  E: 

Destroying life).     

Tôn trọng sự sống – sinh mạng. 



Đó là tôn trọng sự sống, bao gồm không giết hại hay làm tổn thương từ con người đến 
các loài vật. Giữ giới sát sinh là nuôi dưỡng lòng từ, tránh được nhân quả báo ứng. 

Người giữ giới không sát sinh luôn luôn có tâm an ổn. Nếu mọi người trên thế giới đều 
giữ giới không sát sinh thì thế giới không còn chiến tranh giết hại nữa. 

Người Phật tử ngoài không giết hại cũng không bảo bày người khác giết hại, không vui 
đối với việc giết hại, không khen ngợi đối với  việc giết hại.  

2. Tránh trộm cắp - Bất thâu đạo (不偷盜;  P: Adinnādāna-virati;  S: Adattādānād-

virati;  E: Stealing)   

Tôn trọng tài sản – đời sống vật chất. 

Đó là tôn trọng sở hữu của người, là không cho thì không lấy, từ nhà cửa, ruộng 

vườn, của cải, tiền bạc cho đến các vật tư hữu nhỏ bé. Giữ giới trộm cắp còn thể hiện 
lòng từ, tránh được nhân quả báo ứng 

Cũng gọi là trộm cắp, khi lấy của tư hay của công, của công ty hay của nhà nước, khi 
cưỡng ép người ta bằng vũ lực hay quyền hành dùng những thủ đoạn lừa gạt, mưu mẹo v.v… 
để đoạt chiếm sở hữu, tiền bạc như quỵt nợ, giật hụi, đầu cơ tích trữ, cân non đong thiếu, trốn 
sâu lậu thuế, v.v…. Tóm lại tất cả các việc gian tham, lấy của bất chính đều là trộm cắp.  

Sự lợi ích của giới không trộm cắp là giữ được sự công bằng (không phải cào bằng) giữa 
con người với con người, tránh sự gian lận bất công. Mỗi người đều có quyền sở hữu riêng tư, 
xã hội không công bằng thì khó tồn tại lâu dài được. Về xã hội, nếu mọi người đều không gian 
tham trộm cắp, thì nhà không cần đóng cửa then cài nữa. 

Người Phật tử ngoài không trộm cắp cũng không bảo bày người khác trộm cắp, không 
vui đối với việc trộm cắp, không khen ngợi đối với  việc trộm cắp.  

3. Tránh tà hạnh - Bất tà dâm (不邪婬;  P: Kāmesumicchācāra-virati;  S: 

Kāmamithyācārād-virati;  E: Sexual misconduct).      

Tôn trọng riêng tư – đời sống tình cảm.  



Đó là tôn trọng hạnh phúc gia đình của người, không dụ dỗ hay dùng thủ đoạn để cướp 
vợ hay chồng của người khác, không ép buộc người khác phải thỏa mãn tình dục với mình, 
không hãm hiếp đàn bà, con gái.  

Không tà dâm để bảo vệ hạnh phúc cho gia đình mình và gia đình người, đồng thời 
tránh được oán thù và quả báo xấu. Mặc dù cấm tà dâm, nhưng giữa vợ chồng cũng phải giữ 
lẽ, điều độ, biết tiết dục, để cho thân được khỏe, tâm được trong sạch nhẹ nhàng. Còn với 
người xuất gia thì tránh hẳn dâm. 

Người Phật tử ngoài không tà dâm cũng không bảo bày người khác tà dâm, không vui 
đối với việc tà dâm, không khen ngợi đối với  việc tà dâm.  

4. Tránh nói dối - Bất vọng ngữ (不妄語;  P: Musāvāda-virati;  S: Mṛṣāvādāt-virati;  E: 

Abstention from false speech). 

 Giúp lợi khẩu. 

Đó là tôn trọng sự thật trong giao tiếp, nhằm đem lại lợi ích cho mọi người.  

Người Phật tử ngoài không nói dối cũng không bảo bày người khác nói dối, không vui 
đối với việc nói dối, không khen ngợi đối với việc nói dối.  

5. Tránh dùng chất say nghiện (不飲酒;  P: Surā-meraya-majja-pamādaṭṭhānā 

virati;  S: Surā-maireya-madya-pramāda-sthāna virati;  E: Abstention from intoxicant)    

Giúp lợi trí. 

Đó là giữ cho tâm trí được sáng suốt nhằm tránh phạm phải bốn giới cấm bên trên là 
sát sinh, trộm cướp, nói dối, tà dâm. Giới cấm dùng chất say còn bao gồm cả việc dùng các thứ 
ma túy, vì nó cũng làm cho tâm trí người sử dụng mê dại. 

 Người Phật tử ngoài không dùng chất say cũng không bảo bày người khác dùng chất 
say, không vui đối với việc dùng chất say, không khen ngợi đối với việc dùng chất say. 

Việc phạm phải từng giới luật này kỳ thực đều do động lực của tâm Tham, 

tâm Sân và tâm Si tác động.  Do đó, việc hiểu thấu suốt và cảnh giác gìn giữ năm 

giới luật này chính là phương tiện dùng để chế ngự động cơ Tham-Sân-Si của tâm 

(Xin xem thêm bài Ngũ Giới). 



2. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành 10 điều thiện (Thập thiện). 

Thập thiện (十善;  P: Dasa-kusalakamma;  S: Daśa-kuśalakarmā;  E: Ten 

wholesome actions). 

Thân nghiệp 

1. Tránh sát sanh - Bất sát sinh (不殺生;  P: Pāṇātipāta-virati;  S: Prāṇātipāta-virati;  

E: Destroying life) không sát sinh. Trái lại, làm việc phóng sanh. 

2. Tránh trộm cắp - Bất thâu đạo (不偷盜;  P: Adinnādāna-virati;  S: Adattādānād-

virati;  E: Stealing), là không trộm cắp, hay nói chính xác hơn: "Không nhận đồ vật người không 
cho". Trái lại, làm việc bố thí. 

3. Tránh tà hạnh - Bất tà dâm (不邪婬;  P: Kāmesumicchācāra-virati;  S: 

Kāmamithyācārād-virati;  E: Sexual misconduct) không tà dâm. Trái lại, giữ phạm hạnh.  

Khẩu nghiệp 

4. Tránh nói dối - Bất vọng ngữ (不妄語;  P: Musāvāda-virati;  S: Mṛṣāvādāt-virati;  E: 

Abstention from false speech), là không dối gạt người, không nói lời không chân thật. Trái lại, 
nói lời thành thật, nói trên sự thật. 

5. Tránh nói đâm thọc - Bất lưỡng thiệt (不兩舌;  P: Pisuṇavācā-virati;  S: Paisunyāt-

virati;  E: Abstention from divisive speech), là không nói chia rẽ, nói lưỡi đôi chiều, nói thêu dệt, 
trước nói như vậy sau lưng nói khác. Trái lại, nói lời chất trực. 

6. Tránh nói thô tục - Bất ác khẩu (不惡口;  P: Pharusavācā-virati;  S: Pāruṣyātprati-

virati;  E: Abstention from offensive speech), không nói xúc phạm, nói lời hung dữ, văng tục, 
chửi thề, nói lời độc địa. Trái lại, nói lời dịu dàng, hòa nhã, hòa hợp.   

7. Tránh nói vô ích - Bất ỷ ngữ (不綺語;  P: Samphappalāpa-virati;  S: 

Saṃbinnapralāpātprati-virati;  E: Abstention from senseless speech),  là không nói vô nghĩa, 
dùng lời phù phiếm, nói những chuyện không mang lại lợi ích. Trái lại, nói lời thiết thực, có ích.  

Ý nghiệp 



8. Tránh tham dục (vị kỷ) - Bất tham dục (不貪欲;  P: Anabhijjhā;  S: 

Abhidhyāyāḥprati-virati;  E: Covetousness);  là Ý không tham (tham ngũ dục lạc, sắc, danh, lợi, 
ăn, ngủ). Trái lại, viễn ly (= vị tha) bằng pháp bố thí. 

9. Tránh sân hận - Bất sân khuể (不嗔恚;  P: Abyāpāda;  S: Vyāpādātprati-virati;  E: 

Malice), là Ý không sân (sân giận, phẫn nộ, buồn bực, khó chịu, chán nản). Trái lại, khoan dung 
bằng  pháp nhẫn (kiềm chế). 

10. Tránh si mê - Bất tà kiến (不邪見;  P: Sammādiṭṭhi;  S: Mithyādṛṣṭi-prati-virati;  E: 

Wrong view),  là Ý không si mê (không hiểu biết chân thật- hiểu biết lầm lạc, không tỉnh táo 
sáng suốt- nghiện ngập, mê ngủ). Trái lại, quan kiến chính chắn (Chánh kiến), sáng suốt thấy 
biết luật Nhân-Quả. 

Có thể thấy 10 điều thiện nơi đây là sự mở rộng 5 điều thiện của Nhân thừa 

về mặt nhận thức và hành động tích cực trực tiếp nơi cá nhân. Còn về gián tiếp nơi 

cá nhân như:  
- Không bảo kẻ khác làm  
- Không vui khi thấy kẻ khác làm  
- Không khen khi thấy kẻ khác làm  

Bấy giờ sẽ phát sinh thêm 30 điều thiện khác.  Như vậy, hành động có tác ý 

tạo nên tất cả 40 thiện nghiệp, và đối lại là 40 bất thiện nghiệp, đó là các Thân 

nghiệp, các Khẩu nghiệp và các Ý nghiệp. 

3. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành Từ Bi - Trí Tuệ:  

Đó là thực hành nguyên tắc đạo đức Trung đạo – biểu trưng cho tinh thần 

nhập thế của đạo Phật – là cách sống Từ Bi- Trí tuệ không vướng mắc qua việc 

quán sát, lắng nghe nơi mọi loài. 

1. Từ Bi:  Là cách nói gọn của Từ Bi Hỷ Xả, có ý nghĩa sau. 



- Từ:  Đó là phát nguyện độ sinh đạt được hạnh phúc cao thượng (Từ) và 

cảm thán trước hạnh phúc cao thượng của chúng sinh (Hỷ). 

 - Bi:  Đó là phát nguyện độ sinh vượt qua khổ đau thấp hèn (Bi) và cảm 

thông trước khổ đau thấp hèn của chúng sinh (Xả). 

2. Trí tuệ:  Đó là khả năng sáng tạo hay dung nạp có chọn lọc các quan 

điểm, vạch ra cách ứng xử đạo đức trong đạo Phật.  

- Thiện:  Các ứng xử cho mọi hành động, sao cho hợp với nguyên tắc “ Lợi 

mình và người, không được lợi mình mà hại người, không được lợi người mà hại 

mình, không được hại cả mình và người”. 

- Ác (bất thiện):  Đó là hành động với tam độc Tham-Sân-Si như sau: 

+  Tham:  Đó là những hành động (thân-khẩu-ý) dẫn tới lợi mình-hại người. 

+  Sân:  Đó là những hành động (thân-khẩu-ý) dẫn tới hại mình-lợi người. 

+  Si:  Đó là những hành động (thân-khẩu-ý) dẫn tới hại mình-hại người. 

Nguyên tắc đạo đức Từ bi – Trí tuệ được dẫn khởi từ nguyên lý Chân lý 

Duyên khởi – là nền tảng cho mọi ứng xử trên lý Nhân Quả, với các hành động 

nhập thế không dính mắc của bậc giác ngộ. [Xin xem Chánh tri kiến của Bát 

Chánh Đạo].   

2) Chuyển hóa tâm đối với nội tâm [Chân lý] 
1. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành phòng hộ Sáu căn.  

Nói phòng hộ Sáu căn,  thực ra chính là phòng hộ tâm bởi hiệu ứng Sáu căn 

– Sáu trần – Sáu thức (18 giới hay 18 cảnh giới). 

+  Sáu căn (六根;  P: Saḷāyatana;  S: Saḍāyatana;  E: Six roots of sensation). 



+ Sáu trần (六塵; P: Bāhira-āyatana; S: Bāhyu-āyatana;  E: six conceptions). 

+ Sáu thức (六識;  P: Viññāṇa;  S: Vijñāna;  E: Six gunas, six dusts)                                       

Cơ cấu thuộc sinh-vật lý gọi là  Sáu căn, gồm 5 giác quan: nhãn, nhĩ, tỷ, 

thiệt, thân (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân) + ý: não bộ (lý trí, suy tưởng).  Khi sáu căn 

gặp các đối tượng là  Sáu trần:  sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp –  sẽ tạo ra sáu 

cảm nhận gọi là  Sáu thức:  nhãn thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân thức, ý 

thức.  

Sáu cảm nhận này là những cảm xúc có tính tương đối nhưng lại thường bị 

chủ quan hóa bằng các khái niệm chấp thủ, được xem là  Si -  như đẹp-xấu, tốt-

xấu, dễ chịu-khó chịu … là đầu mối của Tham-Sân. Cường độ chấp thủ này càng 

cao, thì sự xuất hiện của đau khổ sẽ càng lớn.  

Tham-Sân-Si là ba độn sử (鈍使;  P: kilesa  S: kleśa;  E: affliction) là ba 

phiền não tiêu biểu chính. Đó là ba động lực tâm lý sai khiến, trói buộc được hình 

thành lâu dài (chậm sinh khởi), nhưng rất mãnh liệt và khó dứt trừ, mà các yếu tố 

cấu thành chúng chính là 6 thức này. Do đó, chuyển hóa Tham-Sân-Si  chính là 

chuyển hóa 6 thức này.  

Trong thực hành, nơi kinh Tăng Chi Bộ, đức Phật dạy trực tiếp việc chuyển 

hóa 6 căn này như sau:  

"Các thầy phải tu sáu pháp vô-thượng. Những gì là sáu? 

- Mắt thấy sắc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 

hằng tỉnh sáng.  



- Tai nghe tiếng, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 

hằng tỉnh sáng.  

- Mũi ngửi mùi, không ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, hằng tỉnh 

sáng. 

- Lưỡi nếm vị, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 

hằng tỉnh sáng. 

- Thân chạm xúc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 

hằng tỉnh sáng.  

- Ý đối với mọi việc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi 

xả, hằng tỉnh sáng.” 

2. Chuyển hóa tâm bằng sự thực hành Thiền quán. 
(Xin xem thêm bài “Sơ yếu Thiền Phật giáo”) 

Trong kinh Niệm Xứ, về pháp quán tâm trên tâm, đức Phật dạy:  

“Khi tâm có Tham-Sân-Si, chúng ta tuệ tri tâm có Tham-Sân-Si; khi tâm 

không có Tham-Sân-Si, chúng ta tuệ tri tâm không có Tham-Sân-Si. Khi tâm định 

tỉnh ta tuệ tri tâm định tỉnh, khi tâm tán loạn ta tuệ tri tâm tán loạn. Chúng ta 

thường Chánh niệm-Tỉnh giác để thấy biết rõ sự sinh diệt, hiện hành của tâm.” 

Vì thế, thường luôn quán niệm về Tham-Sân-Si, chúng ta sẽ có được những 

phản xạ phòng vệ nhanh chóng, hóa giải các chấp thủ ngay khi chúng mới hình 

thành trong cuộc sống hàng ngày. Ngược lại, nếu chúng ta lơ là, buông lung thì 

chúng sẽ hình thành và tích lũy động lực tâm lý chấp thủ nơi Hành uẩn, và gắn kết 

với kho ký ức thấy biết sai lầm nơi Thức uẩn; đó là hai yếu tố tạo nên cơ cấu của 

Nghiệp (P: Kamma;  S: Karma – Bao gồm cả Thiện nghiệp và Ác nghiệp).   



 Như vậy chúng ta có thể thấy rằng, việc tu tập chuyển hóa tâm trong đạo 

Phật không hề xa rời trần thế bằng cách đóng kín 6 căn để tránh sản sinh ra tâm 

thức ô nhiễm mê lầm, mà là một sự nhận thức sâu sắc để tự phòng hộ 6 căn và 

sống trọn vẹn theo bản chất thực của vạn sự vật với tâm trí. 

Trong kinh Tương Ưng Bộ IV. Trang 404 nêu rõ: 

“Đoạn tận Tham, đoạn tận Sân, đoạn tận Si, đây gọi là Niết-bàn bàn (涅槃;  

P:  Nibbāna;  S: Nirvāṇa)”.  

Trong kinh Tạp A Hàm viết: 

“Niết-  có nghĩa là dập tắt hoàn toàn ngọn lửa phiền não, là đoạn trừ nghiệp 

gây ra từ  ba bất thiện là Tham, Sân và Si.” 

 3) Biểu tượng Ta-bà Tam Thánh. 

 + Biểu tượng 1 : 

 

Ta-bà Tam Thánh 

(biểu tượng 1) 



- Phật Thích Ca ở giữa biểu tượng cho chân lý Giác ngộ-Giải thoát “Duyên 

khởi”.  

- Bồ-tát Quán Thế Âm biểu tượng cho chân lý “Duyên khởi”, có đầy đủ khả 

năng tự độ và độ tha nơi thế giới hữu hình đang sống.   

- Bồ-tát Địa Tạng biểu tượng cho chân lý “Duyên khởi”, có đầy đủ khả năng 

tự độ và độ tha nơi thế giới vô hình, đặc biệt là sau khi chết. 

Khi hành giả quán triệt Duyên khởi, thì nội tâm tự an định và siêu thoát 

(nội tâm tự do). 

Theo tín ngưỡng thông thường, ai đến cầu an thì lễ bên Bồ-tát Quan Âm, ai 

đến cầu siêu thì lễ bên Bồ-tát Địa Tạng. Ý nghĩa này lại càng thấy rõ với hình 

tượng Bồ-tát Quán Thế Âm lộ thiên thường được thờ cúng riêng biệt ở khắp nơi, 

bên trong cũng như bên ngoài khuôn viên chùa; và Bồ-tát Địa Tạng tương tự, 

thường được thờ cúng đặc biệt nơi các nhà thờ tro cốt ở tại chùa hay lộ thiên tại 

các nghĩa trang.  

  

+ Biểu tượng 2 : 

   



Ta-bà Tam Thánh 
(biểu tượng 2) 

- Phật Thích Ca biểu tượng cho Thanh Tịnh-Giải Thoát.  

- Bồ-tát Quán Thế Âm trên lưng rồng (thiện thú)  biểu tượng cho sự phát huy 

điều thiện.   

- Bồ-tát Địa Tạng trên lưng lân (ác thú) biểu tượng cho sự khắc chế điều ác. 

Biểu tượng Ta-bà Tam Thánh bấy giờ mang ý nghĩa giáo dục nơi đạo Phật, 

như thường nói đến trong kinh Pháp Cú, kệ 183 như trên. 

------------------ 

Chú thích:  
1) Về Tâm: 
– Trong Phật giáo Nguyên thủy, Tâm là hệ thống 4 uẩn, trong đó Thọ uẩn và Tưởng 

uẩn dẫn đến sự hình thành 6 thức là Nhãn thức, Nhĩ thức, ..., Ý thức. 

– Trong Phật giáo Phát triển, nơi Duy Thức tông, Tâm được đồng hóa là hệ thống 8 
thức gồm 6 thức trong Phật giáo Nguyên thủy và thức hóa Hành uẩn là Mạt-na thức, Thức 
uẩn là A-lại-da thức. 

2) Về Tâm định: 
Tâm định là nội tâm ít dao động có thể có 3 dạng theo mục tiêu hành trì: 

– Tà định:  Đó là dạng Định theo mục tiêu danh lợi, như việc thực hành của các nhà 
luyện thần thông, luyện bùa thư ếm, … 

– Giả định:  Đó là dạng Định theo mục tiêu thư giãn. Các cảm xúc nhẹ nhàng có được 
do nương tựa vào ngoại cảnh. Trong Phật giáo, đó là khung cảnh của chùa chiền, của lễ nghi, 
của niệm Phật định (trì danh, quán tượng, quán tưởng). 

– Chánh định:  Đó là dạng Định theo mục tiêu đoạn trừ phiền não nơi nội tâm, có nền 
tảng là thực hành nương tựa vào Chánh tri kiến. 

2) Về Tâm tuệ: 
Tuệ hay Kiến là thấy biết, có thể có 3 dạng theo mục tiêu hành trì: 



– Tà kiến:  Đó là dạng thấy biết để hành động theo mục tiêu danh lợi, hành động lợi 
mình hại người. 

– Giả kiến:  Đó là dạng thấy biết để hành động hướng theo ngoại cảnh, có thể đem 
đến cả lợi người và hại người trong đời sống. Ví dụ như các hiểu biết về khoa học kỹ thuật ngày 
nay. 

– Chánh kiến:  Đó là dạng thấy biết để hành động theo mục tiêu giải trừ phiền não nội 
tâm của chính mình, đồng thời hành động lợi mình lợi người. 

Xem thêm: 
- Three poisons - Wikipedia 

- Tam độc – Wikipedia tiếng Việt 

- Tam Độc: Tham, Sân, Si - Giảng Giải Kinh - THƯ VIỆN HOA ... 

 

VIDEO 
- Tam Độc Tham Sân Si - Thầy Thích Trí Huệ 

- Tam Độc: Tham Sân Si - Thầy Thích Minh Niệm 

- Tam độc: Tham, sân, si _Thiền và Đời Sống _102 

- THAM, SÂN, SI từ đâu mà có? Thích Minh Thành 

- Tôi Xin Người Cứ Gian Dối - Ni Sư Thích Nữ Hương Nhũ 

 

2. Tín ngưỡng và huyền thoại về Bồ-tát Địa Tạng. 

2.1.  Bồ-tát Địa Tạng ở Ấn Độ. 



 

Tượng gỗ Bồ-tát Địa Tạng ở chùa Guang Shan, London, Vương quốc Anh  

Bồ Tát Địa Tạng tay cầm Như ý châu (S: Cintāmaṇi) và Tích trượng có sáu vòng, biểu 
hiện của sự cứu độ chúng sinh của Bồ Tát trong Lục đạo (sáu đường tái sinh). 

Theo kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện, trong vô lượng kiếp về quá khứ, 

Bồ-tát Địa Tạng đã phát đại thệ nguyện vào chốn địa ngục để cứu độ chúng sanh, 

nguyện rằng đến khi nào không còn chúng sanh trong địa ngục thì Ngài mới thành 

tựu Vô thượng Bồ-đề.  

Ðịa ngục vị không, thệ bất thành Phật. Chúng sanh độ tận, phương chứng 

Bồ-đề * 地 獄 未 空, 誓 不 成 佛 衆 生 盡 度 方 證 菩 提 * Địa-ngục chưa sạch 

không, thề không thành Phật. Chúng sinh độ hết, mới chứng đạo Bồ-đề. 



 
Đức Phật Thích Ca Mâu Ni được cho là đã tán thán hạnh nguyện cao đẹp 

này và dạy rằng, nếu ai phát nguyện hành trì theo kinh, sẽ được công đức rất lớn; 

nhờ công đức này, thân bằng quyến thuộc, kẻ còn người mất, đều được an vui. 

Từ đó, tín ngưỡng Bồ-tát Địa Tạng đã hiện diện tại Ấn Độ, Trung Á, Tây 

Tạng, ảnh hưởng rộng khắp Trung Quốc, Triều Tiên, Việt Nam, và trở thành tín 

ngưỡng chung của người dân Nhật Bản. 

Các học giả nghiên cứu về Phật giáo cổ Ấn Độ hồi gần đây đã xác định rằng 

tín ngưỡng tôn thờ Bồ-tát Địa Tạng đã được khai sanh tại Ấn Độ rất lâu đời, có thể 

là vào khoảng đầu thế kỷ thứ nhất hoặc thứ hai sau công nguyên (C.E.), cùng một 

lúc với sự phát triển mạnh mẽ của khuynh hướng Phật giáo Đại Chúng bộ, mà 

bằng chứng cụ thể là Bồ-tát Địa Tạng và những kinh sách liên quan về Ngài đã 

được đưa vào chương trình học tập, nghiên cứu tại Đại học cổ nổi tiếng của Phật 

giáo là Nalanda, xứ Ma Kiệt Đà.  

Cạnh đó khoảng đầu thế kỷ thứ VI, xuất hiện nhiều hình ảnh Bồ-tát Địa 

Tạng được khắc họa vào tranh tượng Mạn-đà-la theo truyền thống Phật giáo Mật 

tông tại Uttar Pradesh. Trong tranh tượng Man-đà-la của tám vị Đại Bồ-tát tìm thấy 

tại Kalinga (nay gọi là Orissa), phía đông Ấn Độ, Bồ-tát Địa Tạng được khắc họa ở 

vị trí hướng Đông cùng với Bồ-tát Di Lặc, thân cận một bên đức Bất Động Như 

Lai.  Bồ-tát Địa Tạng cũng được kính ngưỡng trong cộng đồng Tăng già và cư sĩ 

tại phía Nam Ấn Độ từ thế kỷ thứ VIII, được thể hiện qua tranh tượng tại các quần 

thể hang động Phật giáo Ajanta và Ellora. 

2.2.  Bồ-tát Địa Tạng ở Trung Á. 



 

Khi Phật giáo bắt đầu được du nhập vào vùng Trung Á, vào khoảng năm 

140, và trạm dừng chân đầu tiên của bánh xe Pháp là Turkestan, tín ngưỡng tôn thờ 

Bồ-tát Địa Tạng cũng theo bước chân của những tăng đoàn truyền giáo du nhập 

vào vùng này thông qua “Con Đường Tơ Lụa” nổi tiếng trong lịch sử. “Con Đường 

Tơ Lụa” dài trên hai ngàn dặm từ Ấn Độ vào Trung Hoa đi xuyên qua những địa 

thế rất gian nan hiểm trở, với những vùng khí hậu khắc nghiệt của cả núi cao lẫn sa 

mạc, thêm vào đó những vùng biên địa giữa những tiểu quốc lại đầy rẩy những thú 

dữ và những băng đảng cướp của giết người cũng như những bộ lạc còn rất dã 

man. 



Hàng ngàn hình tượng Bồ-tát Địa Tạng được tôn thờ trong những hang động 

tại vùng Lung-Men và Tun-huang, Turkestan trong khu vực được gọi là Vạn Phật 

đã nói lên niềm tin tưởng của dân chúng địa phương về sự hộ trì của Bồ-tát Địa 

Tạng đối với khách lữ hành và là một bằng chứng sống động cho thấy rằng Bồ-tát 

Địa Tạng không phải là sản phẩm hư cấu của người Trung Hoa. 

2.3. Bồ-tát Địa Tạng ở Trung Hoa. 

 
Tượng Bồ-tát Địa Tạng thời nhà Thanh 

Từ cửa ngỏ Turkestan, Phật giáo được du nhập vào Trung Quốc, và chỉ 

trong vòng vài thế kỷ sau, khoảng năm 400 Phật giáo coi như đã hoàn toàn hội 



nhập vào vùng đất mới. Tại đây cây Bồ Đề đã bắt đầu bám rễ một cách vững chắc 

góp phần vào việc phát triển một nền văn hoá Trung Hoa đa dạng, phong phú và 

rực rỡ. Đồng thời tín ngưỡng tôn thờ Bồ-tát Địa Tạng cũng đã bộc phát mạnh mẽ 

trong khoảng thời gian từ giữa cho đến cuối niên kỷ 500. 

 Tín ngưỡng tôn thờ Bồ-tát Địa Tạng đạt lên đến đỉnh cao khi người Trung 

Hoa chọn ngọn núi Cửu Hoa Sơn làm nơi trụ tích của Bồ-tát mà theo truyện tích 

còn để lại thì Bồ-tát đã hóa thân thành một nhà sư Triều Tiên đến Trung Hoa 

hoằng pháp và liễu đạo tại đây.  

Từ Trung Hoa, Phật giáo cùng với tín ngưỡng tôn thờ Bồ-tát Địa Tạng bắt 

đầu du nhập vào Nhật Bản thông qua cửa ngỏ Triều Tiên vào khoảng thế kỷ thứ 

Năm hoặc thứ Sáu.  Nhật Bản lúc bấy giờ so với Trung Hoa và ngay cả Triều Tiên, 

là một quốc gia còn ở trong tình trạng bán khai, lạc hậu. 

2.4. Bồ-tát Địa Tạng ở Nhật Bản. 



 

Tượng Bồ tát Địa Tạng ở vùng núi Aoyama, tỉnh Aomori, Nhật Bản  

Trước khi Phật giáo truyền đến Nhật Bản, người dân nơi đây phần lớn tin 

theo Thần đạo. Họ tôn thờ nhiều vị thần linh. Khi Phật giáo du nhập và phát triển, 

hình ảnh của Bồ-tát Địa Tạng đã lần hồi chiếm chỗ của những vị thần đã ngự trị 

trước đây trong lòng dân Nhật. Dân chúng Nhật Bản đã lưu truyền nhiều câu 

chuyện về Bồ-tát Địa Tạng như là hiện thân của vị Bồ-tát chăm lo và cứu giúp 

những người bất hạnh và khổ đau. 

Người nông dân gặp khó khăn trong công việc đồng áng ư ? Họ kêu cầu đến 

Bồ-tát Địa Tạng. Gặp lúc trời hạn hán không mưa? Lại phải nhờ đến oai lực của 

Bồ-tát Địa Tạng. Thậm chí gặp lúc đau mắt, nhức răng không biết chạy đi đâu 

người ta cũng phải chạy đến cầu sự giúp đỡ của Ngài. Ngài trở thành vị Bồ-tát bảo 



vệ thôn làng trước họa binh đao, nước lửa, là người bảo vệ cho sản phụ mẹ tròn 

con vuông, là người bảo hộ cho những chiến sĩ được bình an trong trận mạc. 

Chưa hết, đến phút lâm chung, cũng chính Bồ-tát Địa Tạng là người đến tiếp 

dẫn họ đến cõi Tây phương Tịnh Độ của Phật A Di Đà, và chẳng may nếu một 

người nào đó gây nên những ác nghiệp xấu xa phải rơi vào chốn địa ngục, nếu biết 

ăn năn sám hối kêu cầu đến Ngài, Ngài cũng sẽ sẵn sàng vào chốn địa ngục để đưa 

họ ra khỏi chỗ tối tăm... 

Để tán thán công năng cứu độ chúng sanh không thể nghĩ bàn của Bồ-tát Địa 

Tạng, người dân Nhật đã tạo ra không biết bao nhiêu những truyện tích, huyền 

thoại để nói về Ngài. Với khuôn mặt dịu hiền khả ái và trên môi như luôn luôn 

điểm một nụ cười, hình ảnh của Ngài đã hoà nhập vào tất cả mọi nền nếp suy nghĩ, 

vào những lo âu trong cuộc sống đời thường của dân chúng Nhật Bản.  

Hình ảnh của Ngài làm người ta liên tưởng đến hình ảnh của một vị y sĩ 

vùng quê sẵn sàng có mặt bất cứ lúc nào cho bất cứ ai cần đến trong cơn đau đớn, 

sợ hãi, âu lo, hoạn nạn dù lớn hay nhỏ. 

Cho đến bây giờ, không phải chỉ ở vùng quê mà ngay tại những thành phố, 

kể cả những thành phố lớn đông đúc rộn rịp như Tokyo hay cố đô Kyoto. Nếu ai 

đó cần đến sự giúp đỡ của Bồ-tát Địa Tạng, có lẽ người đó cũng không cần phải đi 

đâu xa, bởi vì chỉ cách một vài góc phố, vài ngả tư đường người Nhật lại dựng lên 

một bàn thờ nhỏ thờ Bồ-tát Địa Tạng, mà trên đó là những bó hoa tươi thắm, 

những phẩm vật cúng dường đơn sơ nhưng chan chứa những tình cảm trân trọng: 

vài viên kẹo, vài trái quýt, và đôi khi cả những chén rượu sake ... Những bàn thờ 

này luôn luôn được chăm sóc sạch sẽ bởi cư dân địa phương, điều này đã nói lên 

những tình cảm tin tưởng trân quý của người Phật tử Nhật Bản luôn luôn hướng về 

Ngài. 



  
Tượng Bồ-tát Địa Tạng tại Nhật 



 
Những pho tượng Bồ-tát Địa Tạng của Nhật Bản. 

(Tại vùng núi lửa Chausudake, quận Tochigi) 

 
Trẻ em Nhật tắm cho Ngài Địa Tạng và cầu nguyện 



Theo niềm tin tưởng rất lâu đời của Phật tử Nhật Bản kể từ thời Trung cổ thì 

Bồ-tát Địa Tạng rất thương yêu trẻ con và vì thế Ngài là vị Bồ-tát có một sứ mệnh 

rất đặc biệt là bảo vệ trẻ con. Chính vì vậy mà đa phần những hình tượng Bồ-tát 

Địa Tạng tại Nhật Bản đều mang một khuôn mặt trẻ thơ rất đáng yêu. Trong các 

quốc gia theo truyền thống Phật giáo Bắc truyền như Trung Hoa, Triều Tiên, Việt 

Nam, v.v.. chỉ có Nhật Bản là có truyền thống độc đáo này. 

Ngài luôn hiện thân để bảo vệ trẻ em bị ngược đãi, bạo hành trong gia đình 

và xã hội. Với những trẻ thơ bất hạnh yểu mạng, Ngài thường đến bên bờ sông Nại 

Hà, dòng sông mà tín ngưỡng dân gian Á Đông tin là linh hồn phải đi qua trước 

khi vào điện Diêm La nghe Diêm Vương phán xét tội hình, để an ủi và che chở các 

em.  

Nhiều người tin rằng, những trẻ em yểu mạng, vì thương nhớ cha mẹ và 

người thân, linh hồn các em thường ở lại bên bờ này và nhặt những viên đá cuội để 

xây lâu đài, thành quách tưởng đến người thân; Bồ-tát Địa Tạng thường đến bên 

các em vỗ về, an ủi, giúp các em tích tạo công đức và đưa các em qua sông.  

Nhiều người khác lại tin rằng, các em có tội bất hiếu vì khiến cha mẹ và 

người thân đau buồn, nên các em bị hình phạt bên bờ sông, bị quỷ dữ hiếp đáp, và 

Bồ-tát Địa Tạng thường hiện thân cứu giúp các em, đưa các em qua dòng sông.  

Vì tôn thờ Bồ-tát Địa Tạng là vị Bồ-tát bảo vệ trẻ em, nên phần lớn tranh 

tượng của Ngài thường biểu hiện giống và liên quan đến trẻ thơ. Có tranh tượng, 

khuôn mặt Ngài trông giống trẻ em, rất ngây thơ, hồn nhiên. Có tranh tượng, trên 

tay Ngài bồng một em bé, dưới chân lại có vài ba em bé khác đang níu kéo tăng 

bào và thiền trượng của Ngài. Và tượng Ngài thường được tôn thờ bên những dòng 

sông, con suối. Hằng năm, người dân Nhật Bản thường tổ chức lễ tưởng nhớ công 

ơn của Ngài dành cho trẻ thơ vào ngày 24 tháng 7 ÂL.  



 
Tượng Bồ-tát Địa Tạng tại chùa Mibudera ở Nhật Bản , được mô tả với trẻ em và yếm. 

 

 



Pho tượng Bồ Tát Ðịa Tạng vẫn đứng vững giữa đống đổ nát điêu tàn của trận động đất lịch 
sử với cường độ mạnh 9.0 độ richter và sóng thần cao hơn 10 mét xảy ra ở miền Đông-Bắc 

Nhật Bản chiều ngày 11-3-2011. 
 

Ngày nay, tín ngưỡng Bồ-tát Địa Tạng đã trở thành tín ngưỡng chung của 

Phật giáo và dân gian. Và sau lễ Vu Lan rằm tháng 7 ÂL thì các Chùa thường khai 

kinh Địa Tạng tụng cho đến ngày cúng vía Ngài vào cuối tháng 7 tức ngày 30.  

Ở những nơi thờ phượng lớn hơn, người ta còn thấy Phật tử dâng cúng lên 

Ngài những bộ áo quần trẻ con, những đôi giày, dép Nhật Bản, vì người ta tin 

tưởng rằng Bồ-tát Địa Tạng đã phải đi mòn không biết bao nhiêu là gót giày, tất 

bật tới lui không ngừng trên khắp nước Nhật để an ủi, săn sóc bất cứ những ai cần 

đến Ngài giúp đỡ. Đặc biệt khi người ta dâng cúng đến Ngài những bộ áo quần trẻ 

con là vì do niềm tin theo truyền thuyết Ngài là người rất yêu thích trẻ con, là vị 

thần hộ mệnh của những trẻ thơ bất hạnh. Đây có thể nói là một trong những nét 

độc đáo, đầy ý nghĩa tính nhân bản của Phật giáo Nhật Bản. 

2.5. Bồ-tát Địa Tạng ở Triều Tiên. 



 
Tranh Bồ-tát Địa tạng, triều đại Goryeo (918 - 1392), Triều Tiên, nửa đầu thế kỷ 14 

Tại Triều Tiên thì Địa Tạng Sám Pháp là loại kinh rất thông dụng cho các 

chùa.  

Nhìn chung, phần lớn tại Trung Quốc và Triều Tiên, Bồ-tát Địa Tạng được 

xem là vị cứu độ nơi cõi Địa Ngục, còn tại Nhật Bản thì Ngài là người thủ hộ cả trẻ 

con và người lớn lúc còn sống hay đã khuất, và nhận được sự tôn kính ngưỡng mộ 

rất phổ biến. 

2.6. Bồ-tát Địa Tạng ở Tây tạng. 



 
Tranh Thangka Bồ Tát Địa Tạng, Tây Tạng. 

Theo truyền thống Mật thừa, thì tại Ấn Độ, đã có tín ngưỡng tôn xưng và lễ 

bái Bồ-tát Địa Tạng như là một trong tám vị đại Bồ-tát là:  Địa Tạng, Di-lặc, Kim 

Cang Thủ, Hư Không Tạng, Quan Thế Âm, Văn Thù Sư Lợi, Trừ Cái Chướng 

và Phổ Hiền, thân cận với năm vị đại trí Như Lai là:  Bất Động Như Lai, Bảo 

Sanh Như Lai, A-di-đà Như Lai, Bất Không Thành Tựu Như Lai và Đại Nhật 

Như Lai (=Tỳ-lô-giá-na Phật) tọa vị trung ương, biểu hiện qua dạng Mạn-đà-la. 

Trong Thai tạng giới (= Hiện tượng giới) Mạn-đà-la, Bồ-tát Địa Tạng với 

mật hiệu là Bi Nguyện Kim Cang hay Đại Nguyện Kim Cang đứng đầu trong Địa 

Tạng viện.  

Trong Kim cương giới (= Tâm thức giới) Mạn-đà-la, Bồ-tát Địa Tạng được 

coi là đồng thể của ngài Bồ-tát Kim Cang Tràng, một trong bốn vị Bồ-tát thân cận 

đức Bất Động Như Lai (A-súc-bệ Phật). 



Do chỉ được đề cập đến trong kinh giáo chứ không còn dấu tích được phụng 

thờ tại Ấn Độ. Vì thế, các nhà nghiên cứu cho rằng Ngài là Bồ-tát được hình tượng 

hoá trong Phật giáo Bắc truyền.  

  Phật giáo Tây Tạng theo truyền thống Mật thừa, đã biểu hiện tín ngưỡng thờ    

phụng và tu tập theo Thủ Ấn và Chân Ngôn (= Thần chú) như sau: 

1) Thủ Ấn Bồ-tát Địa Tạng:  Thủ Ấn của Bồ Tát Địa Tạng tại Địa 

Tạng Viện trong Thai Tạng Giới, có tên gọi là Kỳ Ấn.  Hai tay tác Nội Phộc, dựng 

đứng hai ngón giữa cùng đối nhau. 

 
Thủ Ấn của Bồ-tát Địa Tạng   

 
Hai ngón giữa tượng trưng cho hai trang nghiêm của Phước Trí. Tức có 

nghĩa là: hai tay sinh Phước Trí trao cho tất cả chúng sinh khác. Lại hai ngón giữa 

dựng đứng như dạng cây cờ cho nên gọi là Kỳ Ấn. Ấn này là Ấn căn bản của Bồ-

tát Địa Tạng. 

2) Chân ngôn Bồ-tát Địa Tạng: 

- Tiếng Việt:  Án Bát Ra Mạt Lân Đà Nãnh Ta Bà Ha [OM. HA-HA-HA-VIS-MA-

YE. SVA-HA   hay  NAMAH  SAMANTA  BUDDHÀNÀM_ HA  HA  HA  VISMAYE  SVÀHÀ]  



- Tiếng Hán:  Om, Bo La Mo, Ling To Ning, Soha  唵缽囉 末鄰陀寧娑婆訶   

VIDEO:  Địa Tạng Bồ Tát Diệt Định Nghiệp Chân Ngôn 地藏菩薩滅定業真言   

- Tiếng Sanskrit: Om Pra Mani Dhani Svaha / Om, Pra, Ma Ni, Da Ni, 

So Ha.  

VIDEO:  Om Pra Mani Dhani Svaha -_Địa Tạng Bồ Tát Diệt Định Nghiệp Chân Ngôn   

 

2.7. Lục Địa Tạng. 

 

Lục Địa Tạng là sáu hóa thân của Bồ-tát Địa Tạng.  



Một số người cho rằng Bồ-tát Địa Tạng chỉ ở tại Địa Ngục để cứu độ chúng 

sinh trong Địa Ngục. Thật ra là ở trong cả sáu nẻo, Ngài đều có năng lực giáo hóa 

tế độ. Điều đó được gọi là Lục Địa Tạng, tức là Địa Tạng độ hóa chúng sinh trong 

sáu nẻo.  Tên của Lục Địa Tạng đều y theo nhân duyên của mỗi nẻo để thị hiện 

ứng hóa.  Danh xưng của 6 vị Địa Tạng trong sáu nẻo thì các kinh ghi chép không 

giống nhau, nhưng nói chung thì đều bắt nguồn ở Đại Nhật Kinh Sớ, quyển thứ 

năm là sáu vị thượng thủ trong chín Tôn của đó là: Địa Tạng, Bảo Xứ, Bảo 

Chưởng, Trì Địa, Bảo Thủ, Kiên Cố Ý. 

 
Lục Địa Tạng Bồ-tát Pháp Đàn 

Theo kinh Liên Hoa Tam Muội, kinh Thập Vương, Địa Tạng Viện trong 

Thai-tạng-giới (Cốc Hưởng Tập quyển), theo thứ tự Lục Địa Tạng bao gồm: 

  1. Đàn Đà Địa Tạng 檀陀地藏 =  Kim Cương Nguyện Địa Tạng = Bồ 

Tát Kiên Cố Ý:  Là hóa thân của đức Địa Tạng trong Địa ngục đạo, tay cầm tràng 

phan hình đầu người, giáo hóa cõi địa ngục. 



2. Bảo Châu Địa Tạng 寳珠地藏 = Kim Cương Bảo Địa Tạng = Bồ Tát 

Bảo Thủ:  Là hóa thân của đức Địa Tạng trong Ngạ quỉ đạo, tay cầm bảo châu, 

giáo hóa cõi ngạ quỉ. 

3. Bảo Ấn Địa Tạng 寶印地藏 = Kim Cương Bi Địa Tạng = Bồ Tát Trì 

Địa:  Là hóa thân của đức Địa Tạng trong Súc sanh đạo, duỗi tay kết bảo ấn như ý, 

giáo hóa cõi súc sanh. 

4. Trì Địa Địa Tạng 持地地藏 = Kim Cương Tràng Địa Tạng = Bồ Tát 

Bảo Chưởng:  Là hóa thân của đức Địa Tạng trong A Tu La đạo, thường hai tay 

bưng quả đất, biểu hiện cho sự nâng đỡ, giáo hóa cõi A Tu La. 

5. Trừ Cái Chướng Địa Tạng 除蓋障地藏 = Phóng Quang Vương Địa 

Tạng =  Bồ Tát Bảo Xứ:  Là hóa thân của đức Địa Tạng trong Nhân đạo, giáo hóa 

trừ tám món khổ che lấy cõi người. 

6. Nhật Quang Địa Tạng 日光地藏 = Dự Thiên Hạ Địa Tạng = Bồ Tát 

Địa Tạng:  Là bậc hóa thân của đức Địa Tạng trong Thiên đạo, soi tỏ suy nghĩ, 

diệt trừ mọi phiền não, giáo hóa cõi trời. 

 

2.8. Huyền thoại và ngày vía Bồ-tát Địa Tạng: 



 

Trong kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện, đức Phật nói về bốn tiền thân với 

bốn đại nguyện của Ngài Địa Tạng như sau. 

1. Trưởng giả:  Trong một kiếp quá khứ, tiền thân của ngài Địa Tạng là 

một vị trưởng giả, nhờ phước duyên được chiêm ngưỡng, đảnh lễ và được sự chỉ 

dạy của đức Phật Sư Tử Phấn Tấn Cụ Túc Vạn Hạnh Như Lai, vị Trưởng giả này 

đã phát đại nguyện: “Từ nay đến tận đời vị lai, tôi vì những chúng sanh tội khổ 

trong sáu đường mà giảng bày nhiều phương tiện làm cho chúng sinh đó được 

giải thoát hết cả, rồi tự thân tôi mới chứng thành Phật quả.”  

2. Bà-la-môn:  Trong một kiếp quá khứ, ngài Địa Tạng là một người nữ 

dòng dõi Bà-la-môn có nhiều phước đức và oai lực; nhưng mẹ của cô không tin 

vào Nhân Quả tội phước, tạo rất nhiều ác nghiệp, sau khi chết bị đọa vào địa ngục. 



Là người con chí hiếu, cô rất thương nhớ mẹ, và đã làm vô lượng điều lành, đem 

công đức ấy hồi hướng cho mẹ, và cầu nguyện đức Phật Giác Hoa Định Tự Tại 

Như Lai cứu giúp. Nhờ các công đức chí thành ấy, đức Phật Giác Hoa đã cho cô 

biết là mẹ của cô đã được thoát khỏi cảnh địa ngục và vãng sanh về cõi trời. Vô 

cùng hoan hỉ trước tin ấy, cô đã đối trước đức Phật Giác Hoa phát nguyện: “Tôi 

nguyện từ nay nhẫn đến đời vị lai những chúng sanh mắc phải tội khổ, thì tôi 

lập ra nhiều phương chước làm cho chúng sinh đó được giải thoát.” 

3. Thánh vương:  Trong một kiếp quá khứ khác, thuở đức Phật Nhất 

Thiết Trí Thành Tựu Như Lai, tiền thân của ngài Địa Tạng là một vị vua rất Từ bi, 

thương dân như con … nhưng chúng sanh lúc ấy tạo rất nhiều ác nghiệp, vị vua 

hiền đức này đã phát nguyện: “Như tôi chẳng trước độ những kẻ tội khổ làm cho 

đều đặng an vui chứng quả Bồ Ðề, thời tôi nguyện chưa chịu thành Phật.”  

4. Thiếu nữ:  Trong một kiếp quá khứ khác, thời đức Phật Liên Hoa Mục 

Như Lai, tiền thân của ngài Địa Tạng là một thiếu nữ tên Quang Mục có nhiều 

phước đức. Nhưng mẹ của Quang Mục lại là người rất ác, tạo vô số ác nghiệp. Khi 

mạng chung, bà bị đọa vào địa ngục. Quang Mục tạo nhiều công đức hồi hướng 

cho mẹ, và nhờ phước duyên cúng dường một vị A-la-hán, vị Thánh này đã cho 

biết rằng, mẹ của cô đã thoát khỏi cảnh địa ngục sanh vào cõi người, nhưng vẫn 

còn chịu quả báo sinh vào nhà nghèo hèn, hạ tiện, lại bị chết yểu… vì lòng thương 

mẹ và chúng sanh, Quang Mục đã đối trước đức Phật Liên Hoa phát nguyện:  

“Từ ngày nay nhẫn về sau đến trăm nghìn muôn ức kiếp, trong những thế 

giới nào mà các hàng chúng sanh bị tội khổ nơi địa ngục cùng ba ác đạo, tôi 

nguyện cứu vớt chúng sanh đó làm cho tất cả đều thoát khỏi chốn ác đạo: địa 

ngục, súc sanh và ngạ quỉ, v.v... Những kẻ mắc phải tội báo như thế thành Phật 

cả rồi, vậy sau tôi mới thành bậc Chánh Giác.”. 



5. Tu sĩ (Xin xem Bài đọc thêm “Chùa cổ Hóa Thành và Kim Địa Tạng”). 
Vào triều đại nhà Đường, năm Vỉnh Huy thứ tư. Về phương Đông (Trung 

Quốc) có nước Tân La (Silla) (nay là Hàn Quốc hoặc Triều Tiên) Hoàng tử Kim 

Kiều Giác (Kim Kyo-gak), sau khi tỏ ngộ Phật pháp nhiệm mầu, Ngài liền từ bỏ 

lầu son gác tía vinh hoa phú quý, xuất gia đầu Phật, sau đó Ngài đáp thuyền sang 

Trung Quốc, lên núi Cửu Hoa, tỉnh An Huy. Ngài tham thiền nhập đại định trong 

núi bảy mươi lăm năm, Thành đạo vào ngày 30 tháng 7, triều Đường Huyền Tôn 

khai nguyên năm thứ 16. 

Về sau Ngài lại nhập đại định hai mươi năm nữa. Trong thời gian nhập đại 

định, tương truyền ngài hiện thân vào những cảnh khổ của Địa ngục để cứu chúng 

sinh thoát khỏi u đồ.  Đến đời vua Đường Chánh Đức năm thứ hai, ngày 30 tháng 7 

Âm lịch, Ngài hiển thánh (nhập diệt).  

Do Bồ-tát Địa Tạng thành đạo và hiển thánh đều chung một ngày, nên ngày 

30 tháng 7 âm lịch hàng năm được chọn làm ngày vía Địa Tạng. 

3. Kinh điển và hình tượng về Bồ-tát Địa Tạng. 

3.1.- Kinh Địa Tạng Thập Luận:   



 

Bản kinh này nói về nguồn gốc của danh hiệu Bồ-tát Địa Tạng, được chép 

như sau:  

 “An nhẫn chẳng động như đại địa, lặng lẽ ngầm biết kho tàng bí mật (Bí 

Tạng) cho nên gọi là Địa Tạng” 

+ “An nhẫn chẳng động như đại địa”   là nói rõ Nhẫn Ba La Mật đệ nhất 

của Bồ-tát Địa Tạng có thể dung thứ mọi loại nghiệp tội của tất cả chúng sinh, 

giống như đại địa (đất  đai) có thể dung chứa các loại rác bẩn.  

+ “Lặng lẽ ngầm biết kho tàng bí mật” là nói rõ sự chẳng thể luận bàn của 

Tuệ Ba La Mật như kho báu ngầm dấu kín trong lòng đất.  

Do đó dùng hình dạng cụ thể của đất (địa) để biểu trưng cho Bồ-tát có đầy 

đủ các công hạnh.  

3.2.- Kinh Địa Tạng Bổn Nguyện:  



 

Kinh này nói về hạnh nguyện của Bồ-tát Địa Tạng thông cả  lục đạo luân hồi 

là Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, A-tu-la, Người, Trời:  Với tuệ giác của Phật đạo, 

con người có thể hành động đem lại lợi ích cho mình và người lúc còn sống hay đã 

khuất bằng sự sáng tỏ về tâm, đó là tâm chúng sinh chấp thủ tạo mê nghiệp và bị 

nghiệp chi phối và tâm giác ngộ được gọi là tuệ hay trí, là tuệ nghiệp qua việc 

thông chứng lẽ thật vượt thoát chấp thủ mà tự tại, tự tại trong cả sáu nẻo luân hồi 

(xem thêm tư tưởng về kinh Địa Tạng bên dưới). 

3.3.- Kinh Duyên Mạng Địa Tạng Bổn Nguyện (Xin xem Phật 

Thuyết Duyên Mạng Địa Tạng Bồ Tát):  



 

Đây là một bản kinh ngắn, Phật trả lời về tâm nguyện độ sinh của vua Đế 

Thích. 

+ Phật bảo vua Đế-Thích rằng: “Có một Bồ Tát gọi là Duyên-Mạng Địa-

Tạng, mỗi ngày cứ buổi sáng sớm, vào các phép Thiền quán, rồi đi giáo hóa sáu 

ngả, cứu khổ ban vui, …chuyên lòng nhớ niệm, tâm nhãn khai tỏ, quyết được thành 

tựu”.  Đoạn kinh cho chúng ta thấy rằng với phép thiền quán về tâm từ bi, thì nhất 

định sẽ thành tựu được hạnh từ bi mạnh mẽ và trong sáng đúng nghĩa.  Từ đây, 

chúng ta có thể nghiệm ra rằng việc thiền quán về Chánh tri kiến là một sự việc hết 

sức tối cần cho tiến trình tu tập hướng tới giác ngộ-giải thoát. 

+ Nói về phương tiện độ sinh, Phật bảo vua Đế-Thích rằng: “Thiện nam tử, 

các pháp với bản tính Không, tịch lặng không trụ ở tướng sinh-diệt,  tùy duyên 

sanh ra, nên các sắc thân không giống nhau, do đó Duyên Mạng Địa Tạng đều độ 



khắp cả. Duyên Mạng Bồ Tát, hoặc hiện ra thân Phật, hoặc hiện thân Bồ Tát, 

…hoặc hiện thân Diệm Ma Vương, …hoặc hiện thân Chuyển Luân Thánh Vương, 

…hoặc hiện thân trưởng giả, hoặc hiện thân cư sĩ, hoặc hiện thân phụ nữ, hoặc 

hiện thân tỳ kheo, tỳ kheo ni, ưu bà tắc, ưu bà di, hoặc hiện thân trời, rồng, dạ xoa, 

nhân, và phi nhân, hoặc hiện thân Y vương, hoặc hiện thân Dược thảo, hoặc hiện 

thân người đi buôn, hoặc hiện thân người nông dân, hoặc hiện thân Tượng vương, 

hoặc hiện thân Sư tử vương, hoặc hiện thân Ngưu vương, hoặc hiện thân Mã hình, 

hoặc hiện thân đại địa, hoặc hiện hình sơn vương, hoặc hiện hình đại hải, trong ba 

cõi có bốn loài sinh và năm hình, không loài nào là không phải thân của Duyên 

Mạng Bồ Tát biến hiện. Như thế là tự thể của Pháp thân biến ra. Hiện chủng 

chủng thân du hành giáo hóa sáu ngả, độ thoát chúng sinh. Dùng một tâm thiện, 

phá ba cõi hữu lậu”.  Đoạn kinh cho chúng ta thấy rằng bậc giác ngộ hoàn toàn tự 

do, chủ động trong sinh tử luân hồi theo duyên cảm ứng mà độ sinh trong sáu nẻo; 

điều này hoàn toàn trái với một chúng sinh bị trói buộc trong chấp thủ, bị lôi cuốn 

trong mê nghiệp. 

+ Giải thích về tâm của một Bồ Tát, đức Phật nói : “Thiện nam tử! Bậc Chân 

Thiện Bồ Tát thì tâm sáng tỏ và viên mãn, cho nên gọi là Như Ý Luân; tâm không quái 

ngại, nên gọi là Quán Tự Tại; tâm không sinh diệt, nên gọi là Duyên Mạng; tâm 

không tồi phá, nên gọi là Địa Tạng; tâm không biên tế, nên gọi là Đại Bồ Tát; tâm 

không sắc tướng, nên gọi là Ma Ha Tát. Các ông nên tín thụ, tâm chớ phân biệt, và 

cũng chớ quên mất”.  Đoạn kinh cho chúng ta thấy rằng, một nội tâm thanh tịnh 

hàm tàng những tính năng vượt thoát, tối cần cho các công hạnh cao thượng nơi 

một Bồ Tát.  



+  Một biểu tượng triết lý khác về mảnh đất tâm được trình bày ở cuối bài 

kinh nói lên khả năng diệu dụng nơi tâm một Bồ Tát :  “Lúc đó, có hai vị đồng tử 

đứng hầu hai bên tả hữu của Duyên Mạng Bồ Tát. Một vị tên là Chưởng Thiện 

đứng ở bên tả, mặc áo sắc trắng, cầm Hoa sen trắng điều ngự Pháp tính. Một vị 

tên là Chưởng Ác đứng ở bên hữu, mặc áo sắc đỏ cầm chày Kim cương hàng phục 

Vô minh.  

 Phật bảo đại chúng: ‘Các ông nên biết : hai vị đồng tử điều ngự Pháp tính 

và hàng phục Vô minh, cũng như hai tay hai chân của Duyên Mạng Bồ Tát, trong 

tâm không động cũng như bản thể chữ A. Nếu có chúng sinh nào biết được tâm đó 

thì quyết định thành tựu, liền diệt tam độc (Tham-Sân-Si) và được lực tự tại, 

muốn nguyện sanh cõi Phật nào thì tùy nguyện sanh’ ”. 

3.4. - Hình tượng Bồ-tát Địa Tạng: 

Sau đây là giới thiệu một số ý nghĩa về hình tượng của Bồ-tát Địa Tạng 

được thờ phụng. 

1) Thân Tỳ Kheo.  



 

Theo tư tưởng Bồ-tát trong Phật giáo Bắc truyền, có vô lượng Bồ-tát thị hiện 

trong nhiều hình tướng và chủng tộc, trong nhiều không gian và thời gian để độ 

sinh. Các vị Bồ-tát này phần nhiều hiện thân là cư sĩ, riêng Bồ-tát Địa Tạng lại 

hiện thân là người xuất gia, đầu tròn, mặc áo ca sa, tay mặt cầm tích trượng, tay 

trái nắm hạt minh châu.  Bởi thân đắp cà sa có ý chỉ kham nhẫn, sống đời phạm 

hạnh thanh tịnh và còn là sức mạnh của giới pháp, ngăn ngừa những tội lỗi của ác 

pháp. Chiếc áo cà sa che chở cho người tu trong cuộc sống xã hội đầy tham vọng, 

sân hận và si mê. Điều này khá tương ưng với Địa Tạng là an nhẫn, là dung chứa 

như đại địa từ một nội tâm thanh tịnh và trong sáng như được giải thích nơi kinh 

Địa Tạng Thập Luận ở mục 3.1 nói trên.  

 

2) Tích trượng.  



   
Đầu Tích trượng 

Tích trượng là một trong 18 món đồ vật của nhà sư, đó là một cây gậy, ở đầu 

gậy có những vòng kim loại, khi rung phát ra tiếng. Tích trượng được cho là một 

trong những pháp khí do Phật chế ra. Thời xưa, Phật và các Thánh chúng đi khất 

thực thường vai mang bát và tay cầm tích trượng. Công dụng của tích trượng là để 

dẹp trừ những chướng ngại vật hay trùng thú v.v… 

Tì Nại Da Tạp Sự quyển 34 có ghi : “Nhà sư đi khất thực, khi đến nhà ai, 

bèn lên tiếng gọi báo và nắm tay gõ vào cửa, người nhà lấy làm lạ hỏi: “Tại sao 

lại gõ cửa nhà tôi?” Nhà sư im lặng chẳng nói. Ðức Phật bảo: “Ðừng gõ cửa, mà 

nên làm cây gậy Tích trượng”; nhà sư không hiểu, đức Phật nói: “Ở đầu cây gậy 

có gắn những vòng nhỏ bằng cái chén, khi rung gậy thì phát ra âm thanh để báo 

cho biết”. Khi đến nhà nào, rung mãi cây Tích trượng đến phát mệt, mà nhà ấy 

không ai ra hỏi, thì đức Phật bảo: “Không nên rung lâu cây Tích trượng, chỉ nên 

rung 2 hay 3 lần mà thôi, nếu không có người ra hỏi, thì nên đi nơi khác”.  

Cách làm gậy thì được mô tả theo Tích Trượng kinh như sau: 



Phật dạy : “Này các tỳ kheo, các Thầy nên thọ trì Tích trượng, vì đó là món 

pháp khí mà ba đời chư Phật đều có thọ trì”. 

Cũng trong kinh Tích trượng, có đoạn Ngài Ca Diếp bạch Phật : “Bạch Thế 

Tôn! Thế nào gọi là Tích trượng? Tích trượng gồm có các nghĩa sau : Khinh – 

Minh – Tỉnh – Sơ, tức là nhờ có chiếc gậy đức hạnh nầy mà :  

- Phiền não được khinh bạt ra khỏi ba cõi của sinh tử (Khinh)  

- Trí tuệ được minh mẫn (Minh)  

- Tỉnh ngộ được Vô thường-Khổ-Vô ngã (Tỉnh)  

- Không còn say đắm dục lạc (Sơ)”. 

Tích trượng (錫丈;  S: Khakkara) là chiếc gậy của tỳ kheo đi đường, cũng có 

nghiã và tên gọi là Trí trượng, Đức trượng. 

Tích trượng có đường kính to vừa tầm tay người cầm, chiều cao không quá 

đầu. Trên đầu Tích trượng có gọng bốn vòng cung tượng trưng cho Tứ Đế và mười 

hai khoen nhỏ tượng trưng cho 12 Nhân Duyên, tất cả bằng kim loại, được cho là 

do Phật Thích Ca chế tác.   

Tích trượng có loại do đức Ca Diếp - vị cổ Phật - truyền thừa thì trên đầu có 

gọng hai vòng cung tượng trưng cho Chân Đế và Tục Đế, cộng với sáu khoen 

tượng trưng cho Lục Độ. 

Như vậy, Bồ-tát Địa Tạng tay cầm Tích trượng là biểu trưng cho sức mạnh 

của Chánh Pháp. Chánh Pháp chính là hiệu quả của “Tích trượng phá cửa địa 

ngục”, là chiếc gậy báu đập tan mọi xiềng xích trói buộc của địa ngục phiền não, 

tích tập từ một nội tâm Tham-Sân-Si. 



Ngày nay, Tích trượng chỉ thường được sử dụng trong các lễ nghi:  Giải Oan 

Bạt Ðộ, Tang Lễ, Sám Hối, Quy Y. 

Sau đây là bài kệ đọc trong khi cầm Tích trượng: “Chấp trì Tích trượng, 

đương nguyện chúng sanh, thiết đại thí hội, thị như thật đạo”. (dịch: Khi cầm 

tích trượng, nên nguyện chúng sanh, tu tập hạnh bố thí, chứng đạo quả như thật), 

và tiếp đọc bài mật chú: “Án na lật thê, na lật thê, na lật tra, bát nể na lật đế, na 

dạ bát nảnh hồng phấn tra”. 

 3) Viên Minh Châu. 

 



Còn gọi là viên Bảo Châu, viên Ngọc Như Ý,  viên ngọc Ma Ni (亙仗;  S: 

Mani, Cintamani). Đây là một vật quí tượng trưng cho cát tường, có khả năng đem 

đến những điều lành.  

Về nguồn gốc của Ngọc Như Ý, có rất nhiều truyền thuyết. Tuy nhiên, nếu 

ví viên ngọc có khả năng loại bỏ được sự nghèo nàn của đời sống vật chất, đồng 

thời viên ngọc cũng có khả năng giải trừ được sự khổ đau của một nội tâm, thì theo 

Phật giáo, Ngọc Như Ý chính là tuệ giác nơi từng mỗi con người ngộ đạo. Tuệ 

giác của Bậc giác ngộ là nền tảng cho một đời sống tốt đẹp cho bản thân và thế 

giới xung quanh. 

Phật giáo Bắc truyền đã biểu thị cho giá trị vô thượng của Ngọc Như Ý 

chính là Tam Bảo (Phật-Pháp-Tăng), là Chân lý đem lại tuệ giác cho hành giả.  

Bồ-tát Địa Tạng tay nâng viên Minh Châu là viên ngọc quí có ánh sáng – đặc trưng 

cho tuệ giác, cho sự tỉnh thức – soi sáng mảnh đất tâm nơi con người, giúp con 

người vượt lên vô minh  mê lầm, thành tựu một nội tâm thanh tịnh và một đời sống 

đầy an lạc.  

 4) Mũ Tỳ Lô. 



  
Mũ Tỳ Lô (Trung Quốc) 

 
 

  
Mũ Tỳ Lô (Việt Nam) 

Các vị Gia Trì Sư Việt Nam thường đội mũ này trong Tang lễ hoặc Trai đàn 
Chẩn tế. 

 
 



  

Mũ Tỳ Lô Miền Nam 

 
 

 
 



 
Mũ Tỳ Lô Thất Phật (miền Bắc) 

 
 

  



Mũ Tỳ Lô Ngũ Phật Bảo Quan 

Nguồn gốc xuất hiện và sử dụng mũ này đến bây giờ vẫn chưa có một sự 

khảo chứng bằng tài liệu cụ thể, rõ ràng. Duy chỉ biết rằng mũ Tỳ Lô được lấy từ ý 

nghĩa của kinh Phạm Võng nói về Phật Tỳ Lô Giá Na - thủy tổ của Đại Thừa giới, 

thường luôn sử dụng làm phương tiện hóa độ chúng sanh nên trong kinh điển Phật 

giáo thường có câu: “Biến nhập tỳ lô hoa tạng giới”. Hình dáng và màu sắc của 

Mũ Tỳ Lô có nhiều kiểu cách theo quan niệm của các hệ phái Phật giáo bản địa 

theo truyền thống Mật tông, có thể được thấy như sau (xem hình bên dưới). 

1- Mũ Tỳ Lô được ghép lại với nhau bằng 7 mảnh, mỗi mảnh có hình một 

vị Phật tượng trưng cho Thất Phật đã thị hiện nơi thế giới này. Theo bài kinh thứ 

nhất của kinh Trường A Hàm, nhân duyên giáng sanh, thành đạo, giáo hóa của bảy 

đức Phật trong thế giới Ta-bà):  

+ Ba đức Phật là Phật Tỳ Bà Thi,  Phật Thi Khí,  Phật Tỳ Xá Bà của 

kiếp quá khứ (Trang nghiêm kiếp).  

+ Bốn đức Phật là Phật Câu Lưu Tôn,  Phật Câu Na Hàm,  Phật Ca 

Diếp,  Phật Thích Ca  của kiếp hiện tại (Hiền kiếp). Bài kinh không nói đến kiếp vị 

lai (Tinh tú kiếp).  

2- Mũ Tỳ Lô được ghép lại với nhau bằng 5 mảnh, mỗi mảnh có hình một 

vị Phật  tượng trưng cho Ngũ Phật, đó là:  

+ Phật Tỳ Lô Giá Na (S:  Vairochana) 

+ Phật Bảo Sanh (S: Ratnasaṃbhava) 

+ Phật A Di Đà (S: Amitābha) 

+ Phật Bất Không Thành Tựu (S: Amoghasiddhi) 

+ Phật A Súc Bệ (S: Akshobya).   



3- Mũ Tỳ Lô được ghép lại với nhau bằng 3 mảnh với 6 hình giống cánh 

sen. Mỗi mặt như vậy đều có những đường viền chạy xung quanh xếp theo sự uốn 

lượn của mũ. Mặt trước của mũ có ba chữ “Án Dạ Hồng” ở chính giữa, mặt sau 

may chữ Vạn.  

+ Câu chú Án Dạ Hồng có ý nghĩa mang con người đó đi vào đại 

Định.  

  + Chữ Vạn, viết ngắn của “Vạn đức cu viên”, có ý nghĩa là tất cả vô 

số đức lành đều quy tập về ở mũ này – là nơi biểu trưng cho Lục độ. Mỗi cánh sen 

trên mũ tượng trưng cho một trong Lục độ, bao gồm: Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, 

Tinh tấn, Thiền định, Trí tuệ. 

+ Bên trên được kết đính bằng một tấm vải hình tròn và chia làm ba 

vòng, tượng trưng cho Thanh văn, Duyên Giác, Bồ-tát.  

+ Hình tròn nhỏ ngoài có màu đỏ, được chia làm 4 phần bằng nhau, 

mỗi phần có 4 giọt nước tượng trưng cho Tứ Niệm Xứ và Tứ Đế.  

+ Hình tròn nhỏ kế tiếp màu vàng, kế nữa là màu đỏ gạch, bên trên là 

chóp mũ màu đỏ có hình một cái núm nhỏ được cột bằng 8 sợi chỉ vàng. Đó là biểu 

trưng cho người đã giác ngộ lấy Tứ Đế làm căn bản và được bao bọc bởi con 

đường có 8 yếu tố tu tập đưa tới giải thoát là Bát Chánh Đạo, đây chính là quả vị 

cao nhất mà người xuất gia đang hướng đến. 

Khi đội mũ này phải quán chiếu bài kệ (được ghi lại trong “Thiền môn Phật 

tử hành trì yếu pháp diễn từ tôn phái”): 

Biến mãn thập phương giới 
Chúng sanh ly khổ thú 

Bát bộ lai hộ trì 



Nhân thiên cộng hủy diệt 

Án tinh tấn tuệ tóa ha” 

Dịch: 

“Mũ tỳ lô tôn kính trên đỉnh đầu 

Có cùng khắp ở mười phương pháp giới 

Làm cho chúng sanh thoát khỏi luân hồi 

Tám bộ loại đều đến hộ trì 

Trời, ngưòi cùng thấy đều vui mừng 

Án tinh tấn tuệ tóa ha” 

 

 5) Kỳ lân hay Bạch khuyển:   



 

Đây là con vật được Bồ-tát Địa Tạng ngự trên lưng. Trên thực tế, không có 

sự phân biệt rõ về hình dáng. Về ý nghĩa thì có các cách giải thích sau: 

-  Kỳ lân:  Là đặc trưng cho loài ác thú sư tử được Bồ-tát thuần hóa, nó biểu 

tượng cho tâm ác được kiềm chế và hóa giải bởi tuệ giác. 

-  Kỳ lân hay Bạch khuyển (con chó trắng theo ngài Bồ-tát Địa Tạng tục 

danh Kim Kiều Giác) được gọi là Đề Thính, tương truyền rằng Đề Thính là con 

linh thú của U Minh Giới, biết rõ được tâm chúng sinh và tất cả sự vật trong trời 

đất.  

Kỳ lân do đó biểu trưng cho tâm của Bồ-tát đã thanh tịnh, an trụ trong 

Chánh pháp.  Bồ-tát nhiếp phục được tâm mình không còn bị vọng tâm hay thú 

tánh vật dục làm cho phiền não, tâm của Ngài thông suốt vạn pháp.  



Do tất cả vạn pháp đều từ tâm sanh “Tâm tịnh thì pháp tịnh, tâm nhiễm thì 

pháp nhiễm”, là thể hiện cho ý niệm “Nhơn Tâm sanh nhất niệm, Thiên Địa tất giai 

tri” (khi lòng người khởi một niệm thì Trời Đất Quỷ Thần đều hay biết). 

Nói chung, hình tượng Bồ-tát Địa Tạng luôn toát ra vẻ hoan hỷ và nghiêm 

trang. Bồ-tát Địa Tạng biểu trưng cho một Nội tâm thanh tịnh bởi giác ngộ-giải 

thoát; từ đó đã lưu xuất ra một tay phải nắm vững tích trượng Từ bi và một tay trái 

nắm chắc viên ngọc Trí tuệ.  Chúng sinh với những thành tựu chừng ấy, hẳn là 

một Bồ-tát có đầy đủ năng lực thong dong tự tại, độ sinh trong 6 cõi luân hồi. 

6) Tượng điêu khắc Địa Tạng. 

 
Giant golden Kannon statue at Hase-dera temple (Kamakura, Japan) 



 

  



 



 

Tượng hợp kim đồng Bồ-tát Địa Tạng cao 99 mét 

Tượng hợp kim đồng Bồ-tát Địa Tạng cao 99 mét, được cho là lớn nhất và cao nhất trên 
thế giới, tại Khu thắng cảnh núi Cửu Trại Câu. 
   Tượng cao 76 mét nằm trên bệ sen cao 23 mét. Toàn bộ bức tượng nặng hơn 1.000 
tấn, được đặt trong Vườn văn hóa Dayuan Jiuhua Mountain (Cửu Hoa Sơn) 

Theo: Biggest Bodhisattva Statue Built on Mt.Jiuhua – China. 
Pub Date: 11-05-17 16:53 Source: www.cnanhui.org 

 



 



 

Tượng Bồ-tát Địa Tạng, chùa Cheung Tak, Đài Loan 

 7) Vườn tượng Địa Tạng. 



 



 



 



 

 



Vườn tượng Địa Tạng, Nhật Bản 

 

4.-  Tư tưởng kinh Địa Tạng Bổn Nguyện. 

   

Tam Tạng Pháp sư Thật-Xoa Nan-Đà (Siksananda, 652-710) là người nước 

Vu Điền (Khotan) – một nước nhỏ ở Tây Vực, là Tân Cương ngày nay. Ông được 

cho là người đã phiên dịch Kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện (經地藏菩薩本願) 

từ Phạn (bản tiếng Phạn này ngày nay chưa tìm thấy) sang Hán vào đời nhà Đường 

của Trung Hoa. Ông cũng là dịch giả của bộ kinh Hoa Nghiêm dưới dạng  80 

quyển. 

Kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện là một bộ kinh nói về hành trạng của Bồ-

tát Địa Tạng, từ công đức trong thế giới chúng sinh cho đến công đức giác ngộ-giải 

thoát nơi tự thân. Kinh thường được các chùa chiền tự viện tại các quốc gia theo 



Phật giáo Bắc truyền khai tụng trong suốt tháng bảy, đặc biệt là vào dịp lễ Vu Lan, 

tức là mùa báo hiếu cha mẹ, tổ tiên. Bởi lẽ điều này được giải thích Bổn với ý 

nghĩa từ hẹp đến rộng  là  nền tảng của hiếu thuận, của nghĩa ân, của tâm theo chân 

lý đạo Phật. 

Kinh Địa Tạng ra đời, trước tiên được cho là do lòng hiếu thảo của đức Phật 

đối với bậc sanh thành. Theo truyền thuyết, Ngài đã tưởng nghĩ đến mẹ khi biết 

rằng mình sẽ không còn trụ thế bao lâu nữa nên đã lập Pháp hội tại cung trời Đao 

Lợi để độ thoát cho thân mẫu. 

Trong Pháp hội này, Ngài vì thân mẫu mà thuyết Pháp, nhưng động cơ chính 

vẫn là lòng từ bi đối với chúng sanh ở cõi Ta bà, đặc biệt là đối với những chúng 

sanh khó dạy (cang cường) đầy tội khổ, khó khai hóa mà Ngài biết chắc chắn là sẽ 

bị rơi vào cảnh giới chịu nhiều sự thống khổ (Quyển Thượng Phẩm Thứ Hai: Phân 

Thân Tập Hội).   

Danh hiệu Bồ-tát Địa Tạng đã thể hiện rõ ở hạnh nguyện cao cả này : "Nếu 

trong địa ngục còn một chúng sanh bị đau khổ, tôi thề sẽ không thành Phật", để từ 

đó những ai phát tâm Bồ-tát, sẽ cố gắng nổ lực tu tập, hành trì theo hạnh nguyện 

này, sẵn sàng vào chốn địa ngục để cứu độ những chúng sinh bất hạnh, hầu đền ân 

Tam Bảo, ân cha mẹ-tổ tiên. 

Như vậy, ngoài nội dung chính yếu của Kinh Địa Tạng là xoay quanh chữ 

Hiếu, kinh còn nói lên những bổn phận, nghĩa vụ của người sống đối với người đã 

quá vãng với những nội dung liên quan về địa ngục, về tội phước nghiệp báo ở các 

kiếp sống, để người Phật tử nương theo kinh này mà tu tập, hầu có được những lợi 

ích độ thoát cho chính mình, cho người thân cũng như tất cả chúng sanh đã quá 

vãng khỏi rơi vào con đường ác. 



4.1. Vấn đề địa ngục: 

 

Hình tượng Bồ-tát Địa Tạng nơi địa ngục. 

Một vấn nạn mà các triết gia Đông Tây thường nêu ra để tìm lời giải đáp là 

sau khi chết, tâm thức hay còn gọi là thần thức (có thể được hiểu là linh hồn có 

tính chất biến cải được) của con người sẽ đi về đâu?  Phải chăng có cõi địa ngục 

hiện diện ở thế giới bên kia, và nếu có, qua đó những kẻ gây ác nghiệp sẽ bị trừng 

phạt như thế nào? 

Trong Kinh Địa Tạng Bổn Nguyện, đức Phật đã cho ta biết rằng những 

người sinh ra trong đời này hoặc mang kiếp nghèo hèn, hoặc gia đình quyến thuộc 

kình chống nhau, hoặc thân hình xấu xí tàn tật, đui, điếc, câm ngọng, không lưỡi, 

miệng lở, điên cuồng mất trí, chết yểu,... hoặc sinh làm chim chóc, súc sanh... đều 



là những chúng sanh đã tạo ác nghiệp từ thân-khẩu-ý từ những kiếp trước, sau khi 

chịu quả báo ở đời này, nếu không tu tập, họ sẽ còn tiếp tục bị "đọa vào địa ngục 

trải qua nhiều kiếp không lúc nào thoát khỏi.” 

Địa ngục là gì? Phải chăng địa ngục chỉ là sự hù dọa của tôn giáo đối với 

những kẻ yếu bóng vía? Bồ-tát Địa Tạng nêu rõ: "Đó là do chúng sanh trong cõi 

Diêm Phù Đề (= tại thế gian này) làm những điều ác thì tùy nghiệp chiêu cảm mà 

ra những địa ngục như thế"  và ngay cả các khí cụ tra tấn cũng được giải thích, 

"Khí cụ là do các hạnh nghiệp quấy ác của chúng sanh mà cảm vời ra." (Quyển 

Thượng Phẩm Thứ Năm: Danh hiệu của Địa ngục). Thiết tưởng câu trả lời trên đây 

đã diễn tả đầy đủ ý nghĩa về địa ngục. Địa ngục hiện hữu là do nghiệp của mỗi 

chúng sanh mà cảm ra.  

Tùy nghiệp chiêu cảm thật quá rộng, tuy nhiên để có thể hình dung một cách 

cụ thể thì nếu ta gây nghiệp ác, tâm thức ta sẽ không ngớt bị dày vò, chịu trừng 

phạt đau đớn sau khi chết giống như ta đang sống mà trải qua một cơn ác mộng.  

Trong ác mộng, tuy xác thân ta không bị hành hạ nhưng ta cũng cảm thấy 

đau đớn, lo lắng, kinh hải, ta cũng rên la than khóc, đổ mồ hôi hột trước những sự 

khủng khiếp mà ta đang chịu đựng trong giấc mơ; nhưng may mắn cho ta, tâm thức 

ta có chỗ dựa là xác thân, khi sự kinh khủng lên đến cao độ, ta tỉnh mộng và tìm 

được lối thoát.  

Nhưng sau khi chết, tâm thức ta sẽ không còn chỗ dựa, ta không còn lối 

thoát nào nữa, cơn ác mộng do đó sẽ kéo dài bất tận do những nghiệp ác gây nên, 

cho đến khi nào nghiệp ác tiêu tán hoặc từ những nội lực thiện nguyện có thể giúp 

ta  siêu thoát qua cảnh giới khác. 



Hiểu địa ngục như thế để thấy cảm thương cho cha mẹ, thân quyến của ta, 

của tất cả chúng sanh vì nghiệp ác phải trả trong địa ngục tâm chiêu cảm, để hướng 

tâm Từ Bi của ta nguyện cho họ mau chóng siêu thoát đến những cảnh giới an lạc. 

4.2. Vấn đề tội phước nghiệp báo. 

 

Trong Kinh Địa Tạng, đức Phật đã cho ta biết rằng mọi việc xảy ra ở trên 

đời này không có gì là ngẫu nhiên. Ta như thế nào trong kiếp sống hiện tại là kết 

quả của nghiệp nhân gây ra từ những kiếp sống quá khứ. Chính nghiệp tốt hay xấu 

của một người gây ra do thân-khẩu-ý trong đời này lại sẽ là lực quyết định tương 

lai cho những kiếp sống tới của cá nhân đó chứ không là gì khác.  

Nghiệp là một vị phán quan vô tư không sai chạy. Hay ta có thể hình dung ra 

nghiệp như là một nhà kế toán với phương tiện điện toán hiện đại nhất mà tất cả 



những hành động tốt xấu của ta xảy ra sẽ được nó lưu trữ vào bộ nhớ (E: memory) 

không sót một chi tiết nào. Đến giờ lâm tử, nó mới bắt đầu giở sổ sách ra để tính 

toán với ta. Từ đó cánh cửa mở ra để ta bước vào cõi Phật, cõi Trời, hoặc tái sinh 

trở lại làm người, làm súc sanh, hay đi về địa ngục... 

Vấn đề luân hồi, tái sinh ngày nay không còn là một vấn đề siêu hình, trừu 

tượng nữa mà đã trở thành đối tượng nghiên cứu của các nhà khoa học thực 

nghiệm [Xin xem bài viết về Luân Hồi]. 

4.3.- Vấn đề lợi ích từ kinh Địa Tạng Bổn Nguyện. 

 
Nội dung của Kinh Địa Tạng Bổn Nguyện đã chỉ ra những lợi ích cho mọi 

con người khi tất cả hiểu rõ về cơ chế hình thành thành và chuyển hóa Tâm, cụ thể 

là: 



1) Lợi ích cho kiếp sống hiện tại:  
- Khích lệ mọi người tăng trưởng lòng vị tha với những phát nguyện lớn lao. 

- Tâm được sáng suốt, an lành trước mọi nghịch cảnh. 

- Nhiều tiềm lực vượt qua các bế tắc, trở ngại. 

 2) Lợi ích cho kiếp sống tương lai:  Thân tâm an lạc hoặc có nhiều 

thuận lợi trong giới hữu tình. 

3) Lợi ích cho người sắp qua đời :  Đây là giây phút hệ trọng nhất của 

một người thân yêu của mình sắp mạng chung, là lúc mà tất cả những ham muốn, 

dục vọng của cả một đời người tích tụ lại thành một năng lực quyết định cho 

hướng đến của kiếp tương lai. Giống như sĩ tử trong kỳ thi cuối cùng, đây chính là 

thời điểm thử thách, cân lường thiện nghiệp và ác nghiệp của một đời người trước 

khi chuyển kiếp. Bởi vậy, đối với người đang hấp hối, sự hiện diện bên cạnh của 

thiện trí thức mà đương thời người hấp hối kính trọng, tin tưởng và nhắc nhở, đọc 

tụng, trì niệm … cho họ những việc làm tốt lành, những bổn kinh, những hồng 

danh Phật, Bồ-tát mà lúc sinh thời người đó đã làm, đã chọn thờ kính, sẽ giúp ích 

lớn lao cho người chết được mau chóng siêu thoát. 

4) Lợi ích cho người đã quá vãng:  Đó là siêu độ vong linh của người 

thân của ta hiện đời hay trong nhiều kiếp trong quá khứ. 



 
Hình ảnh của Bồ-tát Địa Tạng tay cầm tích trượng là một hình ảnh luôn tỏa sáng 

trong tâm khảm của người Phật tử, đặc biệt là trong mùa Vu Lan báo hiếu. 

Chiếc tích trượng của Bồ-tát Địa Tạng đã, đang và sẽ gõ mãi vào cánh cửa 

địa ngục. Năng lực của tâm đại bi sẽ làm mở tung tất cả những cánh cửa hắc ám, 

làm tan rã những xiềng xích trói buộc, giải cứu tất cả những ai còn bị đọa đày trong 

cõi vô minh, tù ngục để từ đó những hạt giống Bồ-đề, những hạt giống thương yêu 

sẽ nẩy mầm mạnh mẽ trong những tâm hồn đau khổ của chúng ta, của tất cả những 

thân bằng quyến thuộc, đang sống hay đã qua đời... Đó chính là thông điệp của 

kinh Địa Tạng Bổn Nguyện. 

VIDEO 
- Hạnh nguyện Địa Tạng – TT. Thích Nhật Từ 
- Kinh Địa Tạng (15 bài) - Thầy Thích Pháp Hòa 
- Kinh Địa Tạng Bổn Nguyện - Thầy Thích Trí Huệ 
- Thông điệp Kinh Địa Tạng (05/06/2006) Thích Nhật Từ 
- Vấn đáp: Hướng dẫn tụng kinh Địa Tạng | Thích Nhật Từ 
- Vấn đáp: Những ngộ nhận về kinh Địa Tạng | Thích Nhật Từ 
- Ý nghĩa kinh Địa Tạng Bồ-tát Bổn Nguyện – T. Thiện Thuận 
- Kinh Địa Tạng ( Có Chữ - Trọn Bộ )  |  TT.Thích Trí Thoát Tụng 



 

 

 

Bài đọc thêm 

Chùa cổ Hóa Thành và Kim Địa Tạng. 

Ngoài những tích truyện trong các kinh nêu trên, lại còn một tích truyện Lịch sử 
Phật giáo Hàn Quốc ghi rằng : Ngài Bồ Tát Địa Tạng tục danh Kim Kiều Giác (Kim Kyo-

gak), sanh vào thế kỷ thứ VII, năm 696 TL, tại nước Tân La (Silla), hiện nay là Hán 
Thành (Seoul), thuộc Nam Hàn. Ngài vốn là một hoàng tử, sống trong lầu son nhung 

lụa, ở cung vàng điện ngọc, thế nhưng tính Ngài lại thích đạm bạc, không bị ảnh hưởng 
bởi nếp sống vương giả phong lưu đài các, mà chỉ chăm lo học hỏi và ham đọc sách 

Thánh hiền. Đức tướng trang nghiêm, lòng từ bi thuần hậu của Ngài thì khó có ai sánh 
kịp.  

Vào năm Vĩnh Huy đời Đường Cao Tông, sau khi tham khảo hết Tam giáo, Cửu 

lưu và Bách gia chư tử thì Ngài bèn buông lời cảm thán: “So với Lục kinh của Nho gia, 
Đạo thuật của Tiên gia, thì lý Đệ nhất Nghĩa đế của nhà Phật là thù thắng hơn hết, 
rất hợp với chí nguyện của ta”.  Sau đó lập chí xuất gia vào lúc 24 tuổi.  



Sau khi xuất gia, Ngài ưa đến chỗ vắng vẻ tu tập tham thiền, nhân đây bèn nghĩ 

đến việc hành cước, tìm một nơi thanh vắng để tĩnh tu. Ngài chuẩn bị thuyền bè, đem 
theo một ít hành trang và lương thực, đồng thời dắt theo con bạch khuyển (chó trắng) 
tên Thiện Thính, đã theo Ngài từ lúc xuất gia. 

Ngài một mình tự lái thuyền rời bến Nhân Xuyên (Incheon), trương buồm ra 

khơi, tùy theo hướng gió mà đi, sau nhiều ngày lênh đênh trên biển, đến cửa sông 
Dương Tử (Trung Hoa). Thuyền bị mắc cạn trên bãi cát, Ngài bèn bỏ thuyền đi bộ lên 

bờ, tiếp tục cuộc hành trình. Sau nhiều ngày lang thang, ngài đến chân núi Cửu Tử ở 

huyện Thanh Dương, tỉnh An Huy. Thấy phong cảnh nơi đây hùng vĩ, sơn xuyên tú lệ, 
ngài bèn quyết định ở lại. Ngài đi dọc theo triền núi lên phía trên cao để khảo sát, phát 

giác khoảng giữa các ngọn núi là một vùng đất bằng phẳng, cảnh trí nên thơ vô cùng 
tịch mịch, bèn trèo lên mỏm đá bên cạnh một khe nước suối trong và thong dong tự tại 
với năm tháng mà ngồi tĩnh tọa.  

Một hôm, đang lúc tĩnh tọa, bổng có một con rắn độc nhỏ đến cắn vào đùi, 
nhưng ngài vẫn an nhiên bất động. Giây lát sau, một người đàn bà tuyệt đẹp từ trên 

vách núi bay xuống, đến bên cúi lạy, đưa thuốc cho ngài và nói: “Đứa bé trong nhà rắn 
mắt, xúc phạm tôn nhan. Thiếp xin tạo một con suối mới để đền đáp lỗi lầm của cháu 
nhỏ”. Nói xong biến mất. Chưa đầy một sát-na, trong vách núi phụt ra một dòng suối 
cuồn cuộn chảy xuống. Từ đó, ngài không còn phải lao nhọc đi xa gánh nước về. Đây là 
dòng suối Long Nữ Tuyền nổi danh ở núi Cửu Hoa.  



 

 



 
Chùa cổ Hóa Thành  

(Huacheng Temple: 化城寺) 
(Đây là nơi tu tập của của Thánh Tăng Kim Kiều Giác, vốn được xem là hóa thân của 

Bồ Tát Địa Tạng tại Cửu Hoa Sơn –Trung Quốc). 

 



 
Mũ & đôi hài cỏ của của Bồ Tát Kim Kiều Giác, được lưu giữ trên 1000 năm nay tại 

ngôi chùa cổ Hóa Thành. 

Tương truyền, dưới chân núi có vị trưởng giả tên Mẫn Công (Văn Các lão nhân), 

là người thích bố thí cúng dường chư tăng. Ông thường tổ chức cúng dường trai tăng 
hàng trăm vị. Thế nhưng, mỗi lần như thế, đều thiếu một vị tăng. Vì vậy, mỗi lần tổ 

chức ông đều tự thân lên núi mời Ngài. Nếu không, công đức cúng dường không được 
viên thành.  

Không bao lâu sau, vì muốn mở rộng đạo trường để quảng độ chúng sanh, ngài 

Địa Tạng bèn đến xin Mẫn Công cúng dường một mảnh đất. Mẫn Công nói: “Tùy ngài 
muốn bao nhiêu con xin cúng bấy nhiêu”. Ngài Địa Tạng nghe thế, tung tấm Cà sa lên 

không. Tấm Cà sa tỏa rộng bao trùm toàn núi Cửu Hoa. Mẫn Công thấy thế bèn vô 
cùng hoan hỷ, đem toàn bộ núi Cửu Hoa cúng dường.  

Mẫn Công lại có một người con trai, ngưỡng mộ đức hạnh của Ngài, bèn đến 
xuất gia, hiệu là Đạo Minh. Sau đó, Mẫn Công vì muốn thuận tiện trong việc nghe pháp, 

bèn lễ bái Đạo Minh làm thầy. Việc này trở thành một giai thoại nổi tiếng trong chốn 

thiền môn. Hiện nay, trong các chùa ở Hàn Quốc thờ tượng đức Điạ Tạng, phần lớn 



đều có tượng của cha con Mẫn Công (một nhà sư trẻ và một ông lão) đứng hầu hai 
bên.  

 
Tam Thanh thuộc Cửu Hoa Sơn được công nhận là Di sản thế giới năm 2008 



 
Trên đỉnh Hoa Sơn 



 
Chùa trên Cửu Hoa Sơn 

 
Điện thờ đức Địa Tạng trên đỉnh Cửu Hoa Sơn 



Ngài Địa Tạng thường tham thiền. Ngoài việc giảng kinh thuyết pháp, Ngài 

thường mượn người sao chép bốn bộ kinh lớn của Đại thừa liễu nghĩa, đem đi bố thí 
khắp nơi. Năm Chí Đức thứ nhất (765 C.E), có danh sĩ Gia Cát Tiết, ngụ tại một làng 

dưới chân núi, hương dẫn các kỳ lão trong làng, lên núi thưởng ngoạn. Đến vùng đất 
bằng trên núi, thấy những áng mây trôi lững lờ trên bầu trời xanh với ánh nắng chan 

hòa ấm áp, tiếng suối reo từ khe núi chảy ra nghe róc rách, tiếng chim hót líu lo khiến 
cho mọi người bị phong cảnh tú lệ làm mê hoặc. Đi dần vào rừng sâu, chợt thấy có một 

vị thiền sư tọa thiền trên mõm đá bên cạnh dòng suối, đang nhắm mắt nhập định bên 
cạnh là một cái đảnh cổ gảy một chân, trong đó có một ít gạo trộn lẫn đất trắng. Một 

lát sau, vị thiền sư xuất định, lấy gạo đất nấu chín rồi ăn. Ăn xong, ngài lại tiếp tục tĩnh 
tọa tham thiền. Những người trong nhóm thấy thế, vô cùng cảm động bèn đến thưa với 

ngài: “Thưa! Ngài tu khổ hạnh như vầy, đây là lỗi của dân làng chúng con!”. Chẳng bao 
lâu, mọi người trong làng cùng nhau xây cất một thiền đường rộng lớn hơn nữa, quanh 
năm đều cúng dường thực phẩm không hề gián đoạn.  

Năm Kiến Trung thứ nhất (780 C.E.), vị Quận thú Trương Nghiêm, nhân vì kính 
ngưỡng đạo hạnh cao quý sùng kính công nghiệp hoằng pháp của Ngài, bèn tâu lên 

Đức Tông Hoàng Đế, ban sắc dụ chính thức kiến tạo tự viện. Bấy giờ đạo tràng của 
ngài Địa Tạng mới thực sự hùng vĩ trang nghiêm. Vì thế, Cửu Hoa Sơn ngày nay nằm 

trong địa phận tỉnh An Huy là một đạo tràng quan trọng của Phật giáo Trung Quốc, là 
trú xứ của Bồ-tát Địa Tạng. 

Lúc ấy, các vị tăng nước Tân La (Silla) nghe danh, có đến vài trăm người tìm đến 

thân cận tu học với Ngài. Dần dần, số người càng lúc càng đông, thực phẩm trở nên 
thiếu thốn. Một hôm, ngài ra phía ngoài chùa, cho đào rất nhiều đất trắng nhuyễn như 

bột, dự định bổ túc vào phần ăn. Mọi người trong chùa, cảm mến bởi đức hạnh của 
Ngài, đều cùng nhau lên tiếng: “Nguyện dùng Pháp hỷ thực và Thiền duyệt thực nuôi 
sống tuệ mạng, không dùng Vật thực nuôi sống thân mạng” (*). Điều này chứng tỏ 
mọi người trong chùa không lấy thân mạng làm trọng. Thời đó, mọi giới trong Phật giáo 
đều tỏ lời khen ngợi, ca tụng họ là “Nam mô Các Vị Tăng Gầy Ốm phương Nam”.  



Một hôm vào mùa hạ, năm Trinh Nguyên thứ mười (795 C.E.), Ngài triệu tập 

tăng chúng vào chánh điện để từ giã. Mọi người cảm thấy hoang mang không rõ lý do 
gì. Lúc ấy, các ngọn núi phát ra tiếng khóc gào thét thảm thiết của muôn thú, những 

tảng đá lớn ầm ầm rơi xuống vực sâu, khắp rừng cây cỏ đều ngẩn ngơ sầu, mây che 
phủ kín trời đất đều rung chuyển và mây che phủ kín, mùi hương tỏa khắp núi rừng. 
Ngài an tọa kiết già thị tịch. Hưởng thọ 99 xuân.  

Sau khi viên tịch, nhục thân của ngài được đặt trong một động đá. Ba năm sau, 
tăng chúng mở động ra, thấy nhục thân vẫn còn nguyên vẹn, tướng mạo giống hệt như 

lúc sanh tiền. đại chúng đem nhục thân đến bảo tháp trên ngọn Thần Quang Lãnh. Dọc 
đường, nghe văng vẳng như có tiếng tích trượng vàng khua động theo nhịp chân của 

mọi người. Kinh dạy: “Bồ-tát bị nạn, hình hài vang động”. Đây là một dữ kiện chân 
chánh, không chút hoài nghi, chứng minh sự ứng hóa của  Bồ Tát Địa Tạng. Hơn nữa, 

nếu như cung kính lễ bái nhục thân của ngài Kim Địa Tạng, thì sẽ được lợi ích giống 
như kinh Địa Tạng đã nói.  

Từ đó đến nay trải qua hàng thiên niên kỷ, Phật tử và mọi người khắp nơi trên 
thế giới đều không ngại gian lao, đều phát tâm đến Thánh tích Cửu Hoa Sơn - Trung 

Quốc, để cùng chiêm bái nhục thân của Bồ Tát. Đặc biệt, mỗi năm vào ngày vía của 
Ngài vào ba mươi tháng bảy ÂL, tại Thánh địa Cửu Hoa Sơn, trong vòng mấy mươi 

dặm, dầy đặc những Phật tử, nam nữ lão ấu, đến tham dự nhất bộ nhất chiêm (một 
bước một xá) hoặc nhất bộ nhất bái (một bước một lạy), đủ chứng tỏ Bồ Tát đã kết 
duyên Bồ Đề rộng rãi, sức Từ Bi cảm hóa sâu dày !  

Và cũng từ đó về sau, Cửu Hoa Sơn trở thành đạo tràng của Bồ Tát Địa Tạng, 

niềm tin về sự cứu độ của Ngài trong lòng Phật tử ngày càng sâu rộng. Khách từ 
phương xa hành hương đến, chiêm bái và cầu nguyện tại Cửu Hoa Sơn ngày càng 

đông. Rồi theo thời gian, vì nhu cầu tu tập của tăng ni cũng như Phật tử, hàng trăm tự 
viện được xây dựng trên dãy núi kỳ vĩ này. Cửu Hoa Sơn hưng thịnh nhất vào đầu và 

giữa triều đại nhà Thanh và suy giảm từ cuối nhà Thanh trở về sau... Ngày nay, dù 
không còn hưng thịnh như xưa, nhưng Cửu Hoa Sơn vẫn là một trong Tứ đại Danh Sơn 



linh thiêng bậc nhất của Phật giáo Trung Hoa, và là điểm thu hút du khách cả nước và 

du khách Quốc tế.  

 
Chùa trên Cửu Hoa Sơn 

------------- 
(*)  I. Nhị Thực (二食):  Chỉ cho Pháp hỉ thực và Thiền duyệt thực. 

1. Pháp hỷ thực  (法喜食):  Thức ăn bằng niềm vui chính pháp. Nghe pháp hoan hỉ, nhờ 

đó mà thiện căn tăng trưởng, bổ ích cho tuệ mệnh, giống như người thế gian ăn để nuôi lớn 

các căn, duy trì sự sống.  

2. Thiền duyệt thực (禪悅食):  Thức ăn bằng niềm vui thiền định. Khi vào thiền định thì 

an vui tĩnh lặng, nhờ đó tăng trưởng thiện căn, giúp ích cho tuệ mệnh. [X. phẩm Ngũ bách đệ 

tử thụ kí trong kinh Pháp hoa].  

II. Nhị Thực (二食):  Chỉ cho Chính mệnh thực và Tà mệnh thực. 

1. Chính mệnh thực:  Nuôi thân bằng cách chân chính. Tỉ khưu đi khất thực để nuôi sắc 
thân, sống cuộc đời thanh tịnh, không kinh doanh, buôn bán, xem bói, xem tướng...  



2. Tà mệnh thực:  Mưu sinh bằng cách bất chính. Tỉ khưu làm các nghề trái với giới luật 
qui định, như chăn nuôi, thương mãi, xem tướng số, đoán lành dữ... 

 

*** 
Hoan nghênh các bạn góp ý, trao đổi ! 

 

 

 

 

 
  

 

 


